# 

في الدُّولَةِ وَمَدَى نَدَ خَلَهِكَ الْجِ الْإِقْضَادِيُّ

# محت المباركيك

عميد كلية الشريعة بجامعة دمشق سابقاً ونيس قسم الشريعة في كلية الشريعة بمكة المكرمة

## دارالفكر

الطبعة الأولى الدولة عند ابن تيمية الطبعة الثانية الدولة ونظام الحسبة عند ابن تيمية الطبعة الثالثة آراء ابن تيمية في الدولة ومدى تدخلها في الجال الاقتصادي

# بسسسالتدالزحمن ارحيم

الحمد لله الذي أعطى كل شيء خلقه ثم هدى ، والصلاة والسلام على من ختم به رسله إلى العالمين، لينير لهم معالم الطريق ويفسح لهم مجال التفكير و الاجتهاد والعمل حتى يرث الله الأرض ومن عليها، وعلى آله وصحبه .

وبعد فإنه تجيش في نفوسنا تساؤلات عريضة ، مضمونها البحث عن السر في أن تقدمنا البطيء ، بل وقوفنا أحيانا ، وتراجعنا أحيانا أخرى ، في ميادين الفكر والسياسة والاقتصاد والأخلاق ، لا تتناسب مطلقاً مع ما يبذل من جهود ، وأن ما يبذل من جهود لا يتناسب أبداً مع ما تتطلبه الظروف والأخطار والمشكلات .

وليسمح لي القارى، أن أبدي رأيي بصراحة ، وهو رأي لا أرتجله ارتجالاً ، وليس نتيجة محاكمات وأقيسة منطقية

فحسب ، وأيما هو خلاصة تفكير ونجارب خلال عشرات من السنين .

إن ثمة أمراضاً وآفات بارزة في حياتنا وعميقة الأثر فيها ، هي من أهم المعوقات والمشطات عن السير والتقــــدم ، وعن الارتفاع والكسب والانتصار .

أول هذه الامراض: الانقسام العقائدي انقساماً لا يدع مجالاً للالتقاء بين التيارات المذهبية المتباينة المختلفة.

ولئن كان مجتمعنا منقسماً سابقاً الى فرق ومذاهب بل إلى أديان، فإنه مع ذلك كانحتى في أسوأعصور الانحطاط ملتقياً على أهداف وغايات ومفاهيم مشتركة ، فكانت الفرق والمذاهب في الدين الواحد تلتقي على صعيد مشترك رغماختلافها وكان الاسلام والنصرانية مثلاً في البلاد العربية تلتقي على مثل أخلاقية وقيم دينية بل معتقدات مشتركة. فالإيمان بالله والاخلاص له والاعتقاد ومساواتهم في الكرامة الناشئة عن أنهم كلهم خلق الله وعباده كل ذلك وغيره أيضاً مشترك بين هذين الدينين اشتراكا يفسح المجال للعيش المشترك ولسلوك طرق مشتركة في الحياة .

أما الآن فقد نشأت ونمت تيارات لا يلتقي بعضها مع بعض في أي، شيء لا في العقيدة ولا في المفاهيم الفكرية ولا في قواعد الأخلاق ومقاييسها ولا في أهداف الحياة ولا في تخطيط الحياة السياسية والفكرية والاقتصادية ولا في أساليب العمل وقواعد الساوك.

إن قوانا تجاذب ، وحياتنا تشتت وتهاتر وضاع، فكيف يكن مع ذلك أن نسير في اتجاه واحد وأن نتقدم أو أن نرتفع أو أن نعمل ما دام اتجاه السير مختلفاً متناقضاً وطريقة العمل مختلفة اختلافاً كلياً .

إن هذا التشتت سببه انهيار البناء القديم الموروث عنالعصر الماضي بما فيه من فاسد وصالح، ومن دخيل وأصيل، والتحول الى مذاهب الحضارة الغربية المختلفة والافتتان بها والشعور بالنقص والضعة والصغار أمامها وتقديس قيمها وتعظيم مثلها والتعصب لها.

وإذا عرفنا أن هذه المذاهب نفسها متعارضة متناقضة متبدلة متحولة. فقد انتقلت في المجال الفكري من الفكرة الدينية إلى الفكرة العقلية إلى الوجودية الفائرة على المذاهب المقلية ، إلى ضروب من المذاهب المركبة من

هذه وتلك. وفي المجال السياسي والاقتصادي من نظام الملكية المطلقة وحكم الفرد إلى الديمقراطية والحرية الفردية المطلقة ثم إلى التسلط الجماعي في السياسة والاقتصاد الى، أنماط من الأنظمة تتفاوت فيها الحربة والتسلط في درجات مختلفة.

إن ما صنعته (حركات التحرر) من تقريخ إطار فالقومي من كل محتوى مجحة التحرر مهد السبيل لاضاعة ذاتيتنا وولوج المذاهب الأجنبية الحديثة على اختلاف ألوانها وعقائدها ومفاهيمها الوصادف ذلك عندنا الشعور بالنقص بسبب تفاوت مستوى الحضارتين وحب التقليد السطحي من غير تفكير كالمهندس الذي يتعلم الهندسة في بلد بارد المناخ وافر الحشب قليل الحجر ، فيعود إلى بلده الحار ليبني بناء على نستى ما تعلم حرفا مجرف من غير ملاحظة الفروق.

إن العلاج يفرضه تشخيص المرض نفسه ، ويتلخص بناءً على تشخيصنا الذي قدمناه ، بوعي موقفنا الذي نحن فيه ومشكلاته ، والكشف عن معالم ذاتيتناو الحط الأصيل لتاريخنا، والسير في طريق لا نكون فيه أتباعاً كالقطيع لمذهب أو آخر وليمين أو يسار ، وإنما نكون فيه أحراراً نعرف أنفسنا وموقعنا كا نعرف غيرنا وموقعه منا فلا نسلس قيادنا لدولة أو مذهب ولا لمن يستبد بأمرنا ويفرض علينا الطريق .

وههنا يأتي دور التراث الذي يجب إحياؤه لا بالمعنى المتداول بطبع ما لم يطبع منه وعرضه في أبهى حلة في رفوف المكاتب وخزائن المكتبات ، بل مجعله يعيش حيا في ظلاله وفي مناهجه وفي أجوائه لنستعيد ذاتيتنا ونثبت مواقع أقدامنا .

اننا لا نحب تراثنا عصبية لانه عِتِ الينا بنسب ونمت اليه بقربى فحسب، بل لانه فوق ذلك جماع القيم الروحية، وحصيلة المبادىء الإلهية المثلى ، ممزوجة بخلاصة تجاربنا التاريخية في مجال الفكر والسياسة والأخلاق والاقتصاد .

إن القوالب الفارغة المصوغة في شكل لافتات وشعارات مها تكنجذابة وعاطفية ومحبوبة خطرة؛ لأنها تقنعنا بالغنى ونحن فقراء . وإن الشعارات التي تلخص مذاهب وتجارب أجنبية عنا خطرة لأنها تلحقنا بغيرنا وتجعلنا أتباعاً .

إننا لا نبدأ من الصفر ولكن يجب أن نميز فيا نملك من تراث حين تثبت أقدامنافي مواقعها ببن المتخلخل المنهاد والصلب الثابت في مكانه وإن استعراض تراثنا ودراسته وتحليله واستخراج العناصر الحالدة منه ومعرفة ما فيه من تجارب ومشكلات إنسانية طريق هام من الطرق الموصلة إلى هذه الغاية.

وإن كثيراً من ( مواقف ) و ( مفاهيم ) و ( قيم ) تراثنا لم تتجاوزها الإنسانية بعد،فلماذا لا نستفيد منها فنفهمها ونعيها ونكيفها في شروط حياتنا الجديدة .

إن الدراسة التي أقدمها هنا هي من هذا النوع الذي لم تكن نقطة الانطلاق فيه خرافة (العلم للعلم) ولكنها كانت حقيقة (العلم للحياة وللمثل الأعلى).

وإن ابن تيمية أحد الأفراد الكبار الذين نستطيع أن نجد في آثارهم مادة خامية ثمينة نصنع منها بعض لبنات البناء الذاتي الجديد وينبوعاً غزيراً نستمد منه ما يغذي شرايين فكرنا ويغني تجربتنا الجديدة.

يجب أن ينهي في مجتمعنا دور أولئك الببغاوات الذين المجتمع فيهم الجهل والشعور بالضعة والنقص فأخذوا يرددون مقلدين ما لقنهم متعصبو الغرب وقد غرقوا في أجوائهم الفكرية من التقليل من شأن التراث الاسلامي والفكر الاسلامي وما فيه من إبداع أوخاود وسمو ؛ ولا تعوض عن نقصهم مناصب يتبوؤونها أو ألقاب مجملونها ليست القضية في أن نسد الباب بيننا وبين غيرنا ونغلقه على أنفسنا ولكن القضية أيضاً في أن لغيش في أجواء الفكر الغربي وحده ونجهل تراثنا أو ننظراليه

من زاوية غيرنا ومن موقفه الذي تمليه عليه أفكار سابقة وأحكام محضرة ومن تقويمه بمقاييس عقائد وفلسفات وحضارات أخرى.

إنني أقدم في هذه الدراسة للقارىء أياً كان أصله أو مذهبه عرضاً لنظرات لم يكن عملي فيها إلا استخراجها مكانها وتحليلها وإبرازها على أنها فهم تقي الدينابن تبمية لموقف الاسلام من قضة الدولة ووظائفها وتدخلها في المجال الاقتصادي .

وقد حاولت في بحثي الأول أن استخرج نظرة ابن تيمية إلى الدولة وطبيعتها وأصل مشروعتها ولوظائفها . وهو مجث كنت قدمته وألقينه في ( اسبوع الفقه الإسلامي ومهرجان ابن تيمية ) الذي نظمه المجلس الأعلى للفنون والآداب والعلوم الاجتاعية في الجمهورية العربية المتحدة سنة ١٩٦٠ في جامعة دمشق .

وأما البحث الثاني فهو دراسةعن الحسبة وما ألف فيها بوجه عام، ثم دراسة خاصة عن كتاب الحسبة لابن تيمية وبوجه أخص عن الجانب الاقتصادي من هذا الكتاب الذي تضمن نظرية كاملة لابن تيمية في مشكلة (القضية الاقتصادية بين الحرية والثدخل) في الشريعة الإسلامية.

فعسى أن يجد القارئ، فيها لبنة مصفاة ومصوغة من لبنات تراثنا لتضاف الى أمثالها فيتكون من ذلك كله عنصر أسامي من

عناصر تكويننا وذاتيتنا ويكون العنصر المشترك الذي يتفرع بعد ذلك ويتنوع مجسب شخصياتنا الفردية وشروطنا الاجتاعية ومراحل تطورنا وتفاعلنا مع العوالم الأخرى .

إن بناة هذا الصعيد هم رواد النهضة المقبلة ، نهضة البناء الجديد والتحرر الإيجابي، والوحدة الحقيقية ، وبناة الجيل الذي سيتميز بالفكر الواعي الأصيل والإيمان العميق برسالة إلهية المصدر ، إنسانية التحقيق .

سدد الله الحطي وحقق الآمال .

ربيخ الأول ١٣٨٧ حزيران ( يونيو ) ١٩٦٧

محد بن عبد القادر المبارك رئيس قسم العقائد والأدبان في كلية الشريعة بجامعة دمشق

### حیاہ ابن تجیہ وا کرہ

نشأ تقي الدين أحمد بن عبدالحليم بن بحد الدين عبد السلام بن تيمية من اسرة توارثت العلم ، فأبوه وجده من كبار العلماء والمحدثين. جدة مؤلف كتاب منتقى الأخبار الذي اشتهر مع شرحه نيل الأوطار للشوكاني. ولدسنة ٢٦١ في حران (١١ شما في بلادالشام ثم هاجر مع اسرته وهو في السابعة من عمره إلى دمشق هربا من غزو التتار وكانت دمشق مثوى العلماء الذين أووا اليها إثر غزو التتار لبغداد. وكان المذهب الحنبلي فيها و في كثير من بلاد الشام مزدهراً بعلمائه الكبار ومدارسه كالممرية والسكرية والجوزية، وكانت دمشق عامرة يومئذ بعدد من الاعلام المشهور بن المبرزين في الفقه

<sup>(</sup>١) تقع شرقي حلب وشالي الرقة والى الجنوب قليلا من الرهاالتي كانت لها شهرة تاريخية علمية .وهي غير حران القريبة من دمشق في جهة غوطتها.

والحديث والتاريخ بمن سبقوا ابنتيمية أو عاصروه كالذهبيوابن كثير وابن دقيق العيد والنووي وآل المقدسي الحنابلة وغيرهم.

كان الاسلام في ذلك العصر قد آلت دولته الى دول متعددة يستقل بكل منها حاكم ، وقد تعرضت دياره لغزوات عنيفة من الصليبين والتتار ، كما تعرضت عقائد المسلمين منذ قرون إلى غزو الفلسفة اليونانية وظهر أثر ذلك في الفلاسفة والمتكلمين .

وأخذ الفقه الاسلامي الذي كان حيا نامياً يتحدد في مذاهب منفصلة تشيع فيها طريقة النقل والتقليد والعصبية المذهبية . وأغفلت الأدلة الأصلة ، واعتبرت النصوص منفصلة عن مقاصدها الشرعية وظروف تطبيقها المعتبرة في السنة ، اللهم إلا عند بعض الأفذاذ من العلماء في كل عصر . وتوارث الناس تقاليد وعادات دخلت في حياتهم أحياناً وفي عباداتهم أحياناً اخرى ، فحجبت عنهم نور التوحيد وصفاء العبادة . وانقسم المسلمون إلى فرق في المذهب الفقهي أو المنزع الاعتقادي أو التفكير السياسي أو الشرب الصوفي. وغلا بعض الفرق غلوا كبيراً وانحرف عن أو الشرب الصوفي. وغلا بعض الفرق غلوا كبيراً وانحرف عن تعالم الاسلام بل خرج عليها وانفصل عن الكيان الاسلامي . وكان هناك مع ذلك علماء أعلام مجاولوث تصحيح الأوضاع وتبديد الظلمات .

في هذه البيئةالعلمية من أسرتهالتي كانت تعنى بالحديث والفقه، وفي وسط دمشق الذي لا يزال مجتفظ باعلام من العلماء،ولا سيا من الحنابلة المعروفين بنزوعهم الشديد الى الحديث،وفي ذلكالجو الاجتاعي المضطرب، نشأ تقي الدين أحمد بن تيمية فكان متفوقاً مبرزأ نابغا في العلم واسع الآفاق قوي الشخصية متصلا باحداث العصر السياسية والفكرية بل عاملًا فيها ومجاهداً بشتي أنواع الجهاد وفي مختلف الجبهات. فكان الثائر المجاهد الجريء أمام غزو النتار ، وله في ذلك مواقف مشهورة . وكان الثائر على التفكير اليوناني والمتصدي للفلسفة اليونانية بمعول نقده الجبار في سبيل العودة إلى التفكير الاسلامي المتحرر من تأثيرها . وكان المجدد الاسلامي في ميدات الفقه بنظراته الفقهة العميقة التي هدفها تأسيس المجتمع على العدل في نور الكتاب والسنة. وكان الثائر في وجه الانحرافاتالفكرية والعمليةالتيحدثت فيالمجتمعالاسلامي من شتىالطرق، لاحياءروحالتوحيدالصافية فيالفكروالاعتقاد، وفي السلوك والعبادة، شاقاً الطريق لعلم (عقيدة) مبرأ من تأثير الفلسفة اليونانية أو غيرها و ( لسلوك أو تصوف ) أو تهذيب نفسي ينهل من الكتاب والسنة وحياة السلف الصالح ليعالج أحوال القلوب وأدواء النفوس بنور القرآن ونبراس النبوة .

وقد أعان ابن تيمية على النجاح في ثورته الاصلاحية احاطة نادرة بعلوم الاسلام من الكتاب والسنة وفقه الصحابة وآراء الائمة والمذاهب ، ونفاذ في الفكر وقدرة علىالتمحيص والتدقيق وتعاليمه ومشكلات الحياة في عصره، وقدرة عجيبة على استنباط مقاصد الشريعة ومعرفةمصالح الحياة وعلى التوفيق بين النصوص ومقاصدها والحياة ومصالحهما فاستطاع أن ينتقل من دائرة التقليد المذهبي الذي كان رائجًا في عصره إلى مجالات الاستدلال والاستنباط ثم إلىالترجيحوالاجتهاد.وهو في الأصل حنبلي المذهب ولكنه قد يرجح رأياً على آخر إذا ظهر له الدليل المرجح. وقد يجتهد في المسألة استناداً إلى الادلةالشرعية، كل هذا مع مراعاته لحرمة المجتهدين وائة الفقه وتقديره لهم .

وابن تيمية في رأينا من الأفذاذ والنوابغ من مفكري الاسلام الذين استطاعوا أن يتحرروا من تأثير عصرهم تحرراً واعياً ويدعوا إلى العودة إلى نبع الاسلام الصافي وخط سيره الأصيل الذي حفظه ونقله وعاه الجيل الأول من الصحابة والتابعين ولقد أوتي الصفات والمواهب التي تؤهله لأن يكون صاحب

مذهب واضع في الفهم والامتنباط في خط المذهب الحنبلي بل في جادة أهل السنة العريضة الواسعة .

لقد ثارت حول ابن تيمية ضجة كبيرة ومناقشات كثيرة في حياته وبعد بماته، وأكثر ذلك بسبب نقاشه الكثير للفرق المخالفة لأهل السنة، واجتهاداته الفقهية التي انفرد بها وعنفه في الدفاع عن مذهب السلف في آيات الصفات؛ وشدة هجومه على الأشاعرة في هذا الموضوع بوجه خساص، وبسبب موقفه من بعض آراء الصوفية من الغلاة الذين خرجوا في أقوالهم عن ظساهر الشرع وموقفه كذلك من البدع المستحدثة في العبادات.

وقد نال ابن تيمية كثير من الظلم في غمار هذه المناقشات لأن كثيرين بمن يحكمون عليه أحكاماً سيئة أو يذمونه وينتقصونه لم يقرؤوا كتبه ولم يطلعوا على آثاره وإنما اكتفوا بما قاله خصومه أو نقله عنه بعض من يدعي رأيه أو يدافع عنه من أصحاب الأفق الضيق أو العصبية المذهبية أو البضاعة القليلة من العلم . ومن أكبر الاخطاء التي يوتكبها خصوم ابن تيمية القول بانه عدو للتصوف ولو رجعوا إلى كتبه وآثاره لوجدوا عنايته الكبيرة و باعمال القلوب وأنها هي الأصل والاعمال الظاهرة فروع هو إلى استشهاداته الكثيرة بعبد القادر الجيلاني والجنيد والفضل بن عياض وأبي

يزيدالبسطامي والسري السقطي وإبراهيم بن أدهم ومعروف الكرخي والتستري وغيرهم ؛ واجلاله لهم والتناءعليهم في مناسبات كثيرة ولو نظروا في ترجمته وما كان عليه من شدة الابتهال الى الله والعبادة والزهد في الدنيا والتوكل على الله لو فعلوا ذلك لوجدوا فيه عاماً من أعلام النصوف الاسلامي الاصيل الحالي من الانحراف ووليا من أولياء الله وأنصاره المجاهدين في سبيله .

ونحيل القارى، الى الكلمة المنصفة الرائعة التي كتبها الاستاذ أبو الحسن على الحسني الندوي في ترجمته ولا سيا من هذه الناحية في رسالة عنو انها (ربانية لا رهبانية) (١) و كذلك إلى الكلمة التي كتبها عنه الأستاذ أبو الأعلى المودودي في كتاب ( موجز تاريخ تجديد الدين واحيائه ) (٢) في مجال الكلام عن تجديده .

على أن شيخ الاسلام ابن تيمية لم يقدر حتى الآنحق قدره من حيث دراسة آثاره وآرائه ومجالات تجديده ومذهبه الفقهي والفكري الفلسفي وأفكاره السياسية ونقده التاريخي وتصوفه

 <sup>(</sup>١) نشرتها دار الفتح في بيروت ١٩٦٦ وهي رسالة قيمة جداً
 كسائر مؤلفات الاستاذ أبي الحسن حفظه الله .

<sup>(</sup>٢) نشرته دار الفكر الحديث في بيروت ١٩٦٧ .

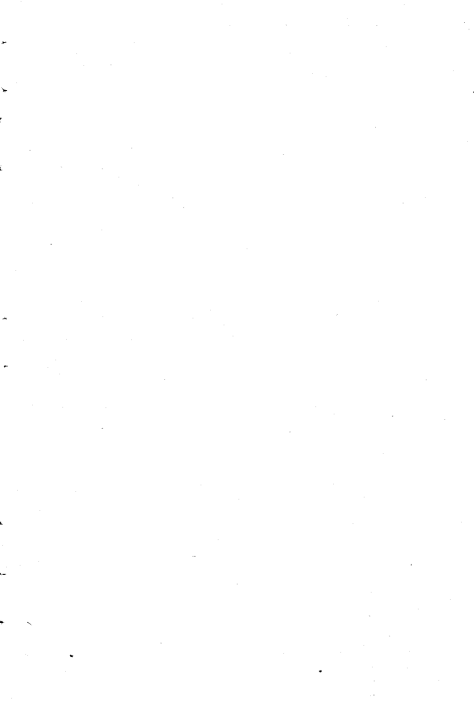
وغير ذلك من الابحاث . ولا تزال مجالات البحث فيه وأسِّعة جداً. ولم يظهر في هذا العصر من الدراسات العلمية عنه إلا قليل وفي مقدمتها كتابان جليلان أحدهما بالفرنسية ظهر سنة ١٩٣٩ م لمؤلفه الاستاذ هنرى لاووست المستشرق الفرنسي الكبير والاستاذ حاليًا في المعهد العالي في باريز المعروف بـ ( كولميج دوفرانس ) بعنوان ( نظریات ابن تیمیة وعصره و آثاره و آراؤه مع فهم عميق وتتبع دقيق وإنصاف ويقع الكتاب في نحو (٥٠٠) صفحة. وللمؤلف اشتغال بابن تسمية والمذهب الحنبلي والمدرسة الحنبلية الشامية وعلمائها خاصة يزيد على ثلاثين سنة.ويتاز المؤلف مجيادهو تقديره للثقافة الاسلاميةحق قدرها. وقد ترجم الىالفرنسية كتابي السياسة الشرعية ومعراج الوصول لابن تيمية وغيرهما من كتب المذهب الحنبلي أيضاً . وحبذا لو ترجم كتابه هذا الى 🖟 العربية بعد أضافة ما أضافه من بحوثه وتحقيقاته منذظهر الكتاب حتى الآن . أما الكتاب الثاني فهو للعالم الجليل والبحاثة الكبير الشمخ محمد أبو زهرة وقد ظهر سنة ١٩٥٢ م ويقع في ( ٣٥٠ ): صفحة ويتاز أيضاً باحاطته بمختلف جوانب ابن تسمة. ومؤلفاته في حاجة الى عناية بطبعها وفهرستها، وقد نشر في الرياض بعنوان

Henri Laoust. Essai sur les doctrines sociales (1) et Politiques de Takid - dine Ben Taimya. Le Caire 1939.

( فتاوى ابن تيمية ) ثلاثون مجلداً ولا يزال النشر مستمراً وهي تشتمل على كتب ورسائل كثيرة منمؤلفاته وهي مصنفة مجسب الموضوعات والعلوم فمنها في العقيدة ومنها في الفقه والتصوف ... النح. ولعل الناشرين يعنون بعمل فهارس عمية بعد الانتهاء من الطبع ليتمكن الباحث من الاستفادة من هذه الموسوعة الضخمة . وكذلك كان الاستاذ محمد رشاد سالم باشر في اخراج جديد لآثار شيخ الاسلام ابن تيمية وطبع جزئين من منهاج السنة ونرجو الله أن ييسر له إتمام مشروعه .

لقد جاهد ابن تيمية رحمه الله في سبيل الله حق جهاده بعقله ولسانه وسيفه ، واصابته في سبيل جرأته في الحق ، والتزامه لحدود الله ودفاعه عن أحكام الدين ، وغضب الحكام وحسد الحساد وكيد أصحاب المطامع والمتهافتين على الدنيا والمتزلفين للحكام وغيظ الواجدين عليه من المخالفين لآرائه عن كثيرة. فسجن مراراً وكتب في السجن كثيراً منمؤلفاته ومات رحمه الله في سجن دمشق سنة ٧٢٨ ه وقبره اليوم موجود بين مباني جهامعة دمشق حيث ثوى ذلك الرجل العظيم فطويت معه صفحات رائعة من الجهاد والعلم والتقوى قلما يجود الدهر بمثلها في القرون الطويلة أجزل الله ثوابه ورفع في الملأعلى مقامه .

الدولة في الإسيث لام



ان موضوع الدولة والحكم وإن يكن من الموضوعات الهامة التي شغلت فقهاء المسلمين وأتمهم منذ العصر الأول للاسلام فقالوا فيه بآراء ومقالات ، لكنه ذو خطورة خاصة بالنسبة لعصر ابن تيمية وظروفه السياسية .

ذلك أن بلاد الاسلام ومنها الشام ومصر كانت هدفاً لغزوات التتار والمغول من الشرق والصليبين من الغرب. وقد تكرر حدوث هذه الغزوات في حياة ان تيمية وقبله وهذا خطر ولا شك جسيم يهدد كيان الأمة كله ولا بد من الوقوف أمامه وصده بكل قوة وكل وسيلة، والحكومة التي كانت تحكم الشام ومصر هي دولة الماليك ولم تكن هذه الدولة لتتحق فيها شروط الإمامة الشرعية المعروفة عند الفقهاء، ولم تكن جميع أعمالها وأعمال ولاتها ونواب ملكها مرضية مقبولة وقد يكون ابنتيمة من أول المنتقدمين لها. ولكن إثارة هذه المسائل كلها تؤدي الى

إضعافها مع أنها كانت واقفة أمام غزوات التتار والصليبيين فلا بد من تأييدها ومعاونتها في ذلك دون السكوت عما ينتقد من أعمالها من الوجهة الشرعية. لقد وقف ابن تيمية في هذا الموضوع الموقف الحكيم الموافق لمصلحة الجماعة ، الذي مجفظ لها وحدتها ويقوي كيانها ويدفع عنها العدو . فكان داعية الجهاد والمؤلد لدولة الماليك التي كانت القاهرة عاصمتها ومركزهما والمعارض للانقلاب الذي قام بـــ منقر في فترة قصيرة من الزمن ، والمحرض للشعب على الجهاد مع تلك السلطة القائة. ولكنه من جهة أخرى كتب معلـــناً رأيه في وظائف الدولة ومدى سلطتها مبينا حقوق الراعي وواجباته ومسؤولياته وحقوق الرعية وواجباتهم . وبذلك وقف موقف العالم الناصح من ولاة الأموركما هو واجب العلماء ، والموقظ للوعي في الشعب ليعرفه حقوقه كما يعرف واجباتــه ، كما أشار الى ذلك في مقدمة رسالته ( السياسية الشرعية في إصلاح الراعي والرعية ) إذ قال ﴿ هَذَهُ رسالة مختصرة فيها جوامع من السياسة الالهية والإنابة النبوية لا يستغني عنها الراعي والرعية اقتضاها من أوجب الله نصحه من ولاة الأمور ۽ .

#### مصادر الموضوع في مؤلفات ابن تيمية :

عالج ابن تيمية موضوع الدولة والحكم والإمامــــة والولاية والسياسة في ثلاثة من مؤلفاته بوجه خاص .

أولها الرسالة التي ألفها في السياسة الشرعية والتي كتبها في هذا الموضوع خاصة وثانبها كتاب الحسبة وقد ضمنه البحث في سلطة ولي الأمر في مجال الحياة الاقتصادية لإقامة العدل الذي هو غاية النبوات والرسالات كما يصرح بذلك .

وثالثها منهاج السنة الذي تضمن رأيه في الإمامة وشروطها وكيفية تعيين الإمام وما تثبت به إمامته وموقف الرعية منه من حيث الطاعة. وهذا الكتاب وضعه في الرد على كتاب منهاج الكرامة لابن المطهر الحلي الذي تضمن رأي الشيعة الإمامية في الإمامةوشروطها وصفات الأئة. وقد اعتمدنا في أكثر الأحوال على مختصره للذهبي وقد سماه المنتقي من منهاج الاعتدال .

من هذه الكتب الثلاثة يمكن أن نستخرج رأي ابن تيمية في الدولة والحكم ، ونبادر هنا إلى القول أن ابن تيمية في صياغته نظريته في الدولة تأثر أولاً بأصول الاسلام الأولى أعني الكتاب والسنة ، وسلك فيها بوجه عام مسلك أهل السنة وسار في الطريق

التي ساروا فيها ، وكان في إبرازه لبعض المسائل وإثارته لبعض المشكلات وتأكيده لبعض الأمور وبسطها أو سرعة المرور بها وعدم التوقف عندها متأثراً بعاملين إضافيين وهما ظروف عصره السياسية ومعارضته النظرية الإمامية في الإمامة والحلافة .

إن بحث موضوع الدولة والحمكم استأثر باهتام المسلمين منذ انتقال الرسول صلوات الله عليه إلى جوار ربه ، وما انفكوا يعنون به ويهتمون له ،صونا لدينهم وتبرئة لأنفسهم أمام الله ولما تفرضه عليهم ظروف الحياة وتطرحه أمامهم من أسئلة ومشكلات لا بد من الإجابة عليها.

هذه الحكومة القائمة هل يجاهد معها وتنصر على أعدائها من الأجانب ? وهل تنصر على الحارجين عليها أم ينصرون عليها?هل تدفع لها الأموال المشروعة كالزكاة ?وهل يدفع لها ما سوى ذلك من الأموال ? وهل يحل أخذ المال منها ودفعه إليها ?

في عهد ابن تيمية وفي كل عهد، كانت وقائع الحياة تطرح على الناس هذه الأسئلة ليجيبوا عنها بأعمال وأقوال . ولا بد من حكم يستريح إليه ضمير المؤمن يبرىء به ذمته أمام الله . ولذلك نجد

الصحابة والتابعين وفقهاء الصدر الأول ثم لأنمسة المذاهب أقولاً وأراء في هذا الموضوع الحيوي الحطير . وقد كان للامام أحمد ثم لتلاميذه وفقهاء مذهبه من بعده آراء واضحة ويكفينا هنا أن نشير إلى كتاب الأحكام السلطانية المفقيه الحنبلي أبي يعلي محمد بن حسين الفراء المتوفي سنة ٤٥٨ والمعساصر الماوردي الشافعي مؤلف كتاب الأحكام السلطانية أيضاً .

\* \* \*

#### الولايسة

الولاية هي الكلمة العامة التي أطلقها المسلمون على سلطة الحكم واستعملها ابن تيمية كا استعملها المسلمون من قبله منذ الصدر الأول وتشمل جميع مراتب الحكم من الإمامة العظمى أو الحلافة حتى أصغر الولايات أو الوظائف كما نسميها في هذا العصر . والكلام في الإمامة أو الحلافة ليس إلا جزءاً من بحث الولاية إذ هو البحث في رياسة الدولة الأولى .

#### وجوبها وضرورتها :

بين الإمسام ابن تيمية في كتاب الحسبة (١) وفي السياسة الشرعية (٢) أنه لا بد للناس من حاكم وأن الولاية أي قيام نظام الحكم واجب شرعاً وعقلًا للناس. قال أبن تيمية في آخر فصل

<sup>(</sup>١) الحسبة ص ٣ ، ٤ ، ه « الطبعة الخيرية » ص ٧٧ .

من فصول السياسة الشرعة: ﴿ يجب أن يعرف أن ولاية الناس من أعظم واجبات الدين بل لا قيام للدين إلا بها فات بني آدم لا تتم مصلحتهم إلا بالاجتاع لحاجة بعضهم إلى بعض ولا بد لهم عنه الاجتاع من رأس حتى قال النبي مَالِيٌّ : إذا خرج ثلاثة في سفر فليؤمروا عليهم أحدهم ، ( رواه أبو داوود من حديث أبي سعيد وأبي هريرة ) وروى الإمام أحمد في المسند عن عبد اللهن عمر أن النبي مِيَالِيَّةٍ قال : لا يجل لثلاثة يكونون بفلاة من الأرض إلا أمروا عليهم أحدهم . فأوجب الله تأمير الواحد في الاجتماع القليل العارض في السفر تنسها بذلك على سائر أنواع الاجتاع ، ولأن الله تعالى أوجب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ولا يتم ذلك إلا بقوة وإمسارة وكذلك سائر ما أوجبه من الجهاد والعدل وإقامة الحج والجمع والأعياد ونصر المظلوم وإقامسة الحدود ولا تتم إلا بالقرة والإمارة.ولهذا روى أن السلطان ظل الله في الأرض ويقال ستون سنة من إمام جسائر أصلح من ليلة بلا سلطان والتجربه تبين ذلك .. فالواجب اتخاذ الإمارة ديناً وقربة يتقرب بها الى الله ، (١).

<sup>(</sup>١) السياسية الشرعية ص ٧٧.

و وكل بني آدم لا تتم مصلحتهم لا في الدنيا ولا في الآخرة إلا في الاجتاع والتناصر. فالتعاون والتناصر على جلب منافعهم والتناصر لدفع مضارهم، ولهذا يقال الانسان مدني بالطبع. فإذا اجتمعوا فلا بد لهم من أمور يفعلونها يجلبون بها المصلحة، وأمور يجتبونها لما فيها من المفسدة ويكونون مطيعين للآمر في تلك المقاصد والناهي عن تلك المقاصد. فجميع بني آدم لا بد لهم من طاعة آمر وناه فمن لم يكن من أهل الكتب الإلهية ولا من أهل دين فانهم يطيعون ملوكهم فيا يرون أنه يعود لمصالح دنياهم مصيين تارة و مخطئين أخرى ه (١).

وبعد أن يتحدث عن ضرورة العدل لصلاح الناس ويستشهد بقوله تعالى : « لقد أرسلنا رسلنا بالبينات وأنزلنا معهم الكتاب والميزان ليقوم الناس بالقسط...» يقول: « ولهذا أمر النبي الميالية ولاة أمور عليهم وأمر ولاة الأمور أن يردوا الأمانات إلى أهلها وإذا حكوا بين الناس أن يحكوا بالعدل وأمر بطاعة ولاة الأمور في طاعة الله تعالى "(٢).

<sup>(</sup>١) الحسبة صفحة ٣٠٢

<sup>• » » (</sup>Y)

ثم يورد الحديثين السابقين ويقول بعد ذلك و فاذا كان قد أوجب في أقل الجماعات وأقصر الاجتاعات أن يولي أحدهم كان هذا تنبيها على وجوب ذلك فيا هو أكثر من ذلك » .

ورأى ابن تيمية هــذا في ضرورة الدولة ووجوب الولاية ليس رأياً جديداً بل منقول عن السلف قبله فقد روى المروزي عن الإمام أحمد قوله: « لا بد للمسلمين من حــاكم . أتذهب حقوق الناس ؟ » (١) .

ويبدو أن وجوب الامامة أمر استقر عليه رأي المسلمين منذ زمن بعيد فإن الجاحظ يشير في مقدمة كتاب الحيوان إلى رأي شاذ لجماعة من الفوضويين حيث يقول: « فهلا عبتي مجكاية مقالة من أبى وجوب الإمامة ومن يرى الامتناع من طاعة الأغة، الذين زعوا أن ترك الناس سدى بلا قيم أرد عليهم وهملاً بلاراع أربح لهم وأجدر أن يجمع لهم بين سلامة العاجل وغنيمة الآجل وأن تركهم نشراً لا نظام لهم أبعد من المفاسد وأجمع لهم على المراشد » (٢).

<sup>(</sup>١) الأحكام السلطانية لأبي يعلى صفحة ٦

<sup>(</sup>١) كتاب الحيوان ١٠ ـ ص ١٢

#### مقاصد الولاية وغاية الحكم والدولة :

عبر ابن تيمية عن رأيه في هذه المقاصد بعبارات متنوعة في الحسبة وفي السياسه الشرعية .

قال في الحسة: وان جميع الولايات في الاسلام مقصودها أن يكون الدين كله لله وأن تكون كله الله هي العليا » (۱) وأعاد هذا المعنى نفسه في السياسة الشرعية ثم عقب عليه بقوله: وكلمة الله الله الله مجامع لكلماته التي تضمنها كتاب، وتابع تفسيره هذا بقوله ، وهكذا قال تعالى: ولقد أرسلنا رسلنا بالبينات وأنزلنا معهم الكتاب والميزان ليقوم الناس بالقسط » . في حقوق الله وحقوق خلقه ، ثم قال تعالى : « وأنزلنا الحديد في بأس شديد ومنافع للناس وليعلم الله من ينصره ورسله بالغيب في عدل عن الكتاب قوام بالحديد (۱) .

وقال في الساسة الشرعية :

﴿ وَالْمُقْصُودُ الْوَاجِبُ فِي الْوَلَايَاتِ إِصَلَاحَ دَينَ الْحُلْقُ الذِّيمَى

٠٢ - (١)

<sup>(</sup>٢) السياسة الشرعية ص ١٢.

فاتهم خسروا خسرانا مبيناً ولم ينفعهم ما نعموا به في الدنيا وإصلاح ما لا يقوم الدين إلا به من أمر دنياهم وهو نوعان : قسم المال بين مستحقيه وعقوبات المعتدين فمن لم يعتد أصلح له دينه و دنياه ، ولهذا كان عمر بن الحطاب يقول: إنما بعثت عمالي إليكم ليعلموكم كتاب وبكم وسنة نبيكم ويقيموا بينكم دينكم . فإذا اجتهد الراعي في إصلاح دينهم ودنياهم بحسب الإمكان كان من أفضل أهل زمانه وكان من أفضل المجاهدين في سبيل الله عنه المناه . (١)

ومن جملة ما عبر به عن مقصود الولاية أو غاية الحكم قوله في الحسبة : « وجميع الولايات الاسلامية إغـــا مقصودها الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر سواء في ذلك ولاية الحرب الكبرى مثل نيابة السلطنة والصغرى مثل ولاية الشرطة وولاية الحكم أو ولاية المال وهي ولاية الدواوين المالية وولاية الحسبة ، (٢).

فاصلاح الدين والدنيا وقيام النــــاس بالقسط في حقوق الله والعباد وإعلاء كامـــة الله وهي تعاليم كتابه والأمر بالمعروف

<sup>. 11 - (1)</sup> 

<sup>. 7- (4)</sup> 

والنهي عن المنكر تلك هي غــايات الدولة ومقاصد الولاية في الاسلام كما يرى ابن تيمية .

#### أولوا الامر :

من هم الذين يتولون قيادة الأمة ومن هم ولاة أمورها ? من هم أولوا الأمر الذين أمر الله بطاعتهم في كتابه ? يقول الامام ابن تممة في كتاب الحسبة: ﴿ وأولوا الأمر صاحب الأمر وذووه وهم الذين يأمرون الناس وذلك يشترك فيسسه أهل اليد والقدرة وأهل العلم والكلام ولهـــذا كان أولوا الأمر صنفين : العلماء والامراء فإذا صلحوا صلح النساس وإذا فسدوا فسد الناس ۽ (١) . وقال في قوله تعالى ( يا أيها الذين آمنوا أطبعوالله القدرة كأمراء الحرب وفسر بأهل العسلم والدين وكلاهما حق وهذان الوصفان كانا كاملين في الخلفاءالراشدين فانهم كانوا كاملين في العلم والعدل والسياسة والسلطان وإن كان بعضهم أكمل في ذلك من بعض » <sup>(۲)</sup>

<sup>(</sup>١) الحسبة ص ٨٧.

<sup>(</sup>۲) المنتقى ص ۱۷۷

وتشمل الولاية بعد هذا أجزاء كثيرة ومراتب متفاوتة عديدة تتم بها ادارة الدولة وسياسة الحكم ورعاية الأمة ومصالحها وأولها رياسة الدولة أو ماكان يطلق عليه الإمامة الكبرى وسنبين رأي ان تيمية فيها .

#### الامامة الكبرى أو رياسة الدولة:

لم يتعرض ابن تيمية مطلقاً لبحث الإمامة الكبرى في السياسة الشرعية ولم يبحث شروطها على الخصوص مع أنه بجث الشروط العامة المشتركة لكل ولاية كبيرة أو صغيرة حتى ليظن القارىء أنه لا يشترط القرشية في رئيس الدولة أو الإمام أو الحليفة . ولهذا وقع بعض الباحثين في رأينا في الحطأ حين ظنوا ذلك مع أن إغفال الكلام عن رياسة الدولة أو الإمامة الكبرى في كتاب السياسة الشرعية مقصود مراعاة لحكمة بالغة وذلك أن هذه الرسالة إنما كتبت على أنها نصيحة لولاة الأمر في دولة الماليك، ولم يقصد بها إثارتهم ولا تحريض الناس عليهم بالتنبيه إلى شرط القرشية وفي ذلك ما فيه من الحض على الحروج عليهم واعتبار رياستهم غير مشروعة في ظرف كانت الأمة أحوج ما تكون إلى الالتفاف

حولهم لصد عادية التتار والصليبين وهم الذين تصدوا لردهم والدفاع عن المسلمين وجمع شملهم في مصر والشام .

وليس في هذا الاغفال إخلال ونقص لأن محت الولاية بجث عام يشمل جميع أنواع الولايات ولا ضرورة للتخصيص هنا بل المراد في هذه الرسالة بيان الشروط والصفات والواجبات اللازمة لكل ولاية من الولايات . والمقصود نصح القائمين على الأمر وتنبيه النساس إلى حقوقهم وواجباتهم وكلا الأمرين يؤدي إلى استقرار الأمور بإقامة العدل وتولية الأصلح من جهة الحكام وبالطاعة فيما تجب فيه الطاعة بما ينفع الناس ويكفل مصالحهم من جهة الرعية، ويؤدي ذلك إلى القوة أمام العدو المتربص أو المهاجم. وأما الكتاب الذي بحث فيه ان تيمية الإمامة الكبرى ورياسة الدولة فهو منهاج السنة بل إن هذه المسألة هي أهم مسائله وأعظمها حظاً من البحث.وذلك أن هذا الكتاب وضع للرد على ابن المطهر الحلي من كبار أئمة الشيعة الإمامية وفيه تقرير لمفهوم الإمامة الكبرى عند أهل السنة في مقابل مفهوم الشيعة الإمامية. وكان ابن تيمية مجيداً في عرضه لنظرية الامامة عند أهل السنة ، بارعاً في تحليله لوقائع التاريخ في ضوء هذه النظرية ، وهو وأن لم

يخرج في جملة آرائه عن مقالة أهل السنة قد صاغ النظرية صياغة شخصية وضمنها رأيه في التاريخ الاسلامي وتحليله لحوادثـــه في ضوء نظريته وآرائه .

أثار ابن تيمية مسائل كثيرة هامة في معرض منافشته لآراء الحلي الامامي منها: كيف يعين الامام? بالنص أم بالاختيار? وكيف يكون اختياره وما هي شروطه وبم تنعقد إمامته وهل طاعته مطلقة أم مقيدة وهل هو معصوم أم غير معصوم وهل هو مشرع أم منفذ?

#### تميين الامام ، انعقاد بيعته ومصدر سلطته :

يرى ابن تيمية أن تعيين الامام يكون بالاختيار لا بالنص أو العهد بمن قبله . وأهل الاختيار لم يحددهم ابن تيمية تحديداً واضحاً في كتابه منهاج السنة كما حسددهم أبو يعلى وغيره ولعل ذلك لأن موطن الحلاف إنما يدور حول النص والاختيار فحسب لا فيمن هم أهل للاختيار وهم عنده أهل السوكة والجهور والسواد الأعظم . قال في المنتقى و ومذهب أهل السنة أن الامامة تنعقد عندهم بموافقة أهل الشوكة . . . الذين مجصل بهم مقصود الامامة

وهو القدرة والتمكن ، (١) وقال أيضاً : ﴿ فَلَا يُشْتُرُطُ فَي صحة الحلافة إلا اتفاق أهل الشوكة والجمهور قال عليه السلام: عليكم بالجماعة فان يد الله على الجماعة ، وقال : عليكم بالسواد الأعظم ومن شذ شذ في النار ﴾ (٢) ، وقـــال : ﴿ لَا رِيبِ أَنَ الاجماعِ المعتبر في الامامَّة لا يضر فيه تخلف الواحد والاثنين ولو اعتبر ذلك لم تنعقد إمامة ، وقال : ﴿ وَلَا يَقَدُّحُ فِي اتَّفَاقُ أَهُلُ الْحُلِّ والعقد شذوذ من خالف ﴾ (٣) حتى إن خلافة أبي بكر في رأيه لم تثبت بنص خلافاً لرأي ابن حزم وفريق من أهــل السنة بمن قالوا إن خلافتِ كانت بنص جلى أو خفي على اختلاف بينهم ، وإنما صار إماماً عنده بمايعة الناس ورضاهم به قال: « فالصدَّ تق مستحق الامامة لاجماعهم عليه وإمامته مما رضي الله بها ورسوله ثم صار إماماً ببايعة أهل القدرة» وخلافة عمر كذلك لم تتم بعهد أبي بكر وإنما بمايعة الناس له قال: ﴿ وَكُذَلِكُ مُمْ صَارَ إِمَامًا ۗ لما بايعوه وأطاعوه ولو قـُـدِّر أنهم لم ينفذوا عهد أبي بكر في عمر

<sup>(</sup>۱) المنتقى ص ۸۵.

<sup>(</sup>٢) المنتقى ص٧٥٥.

<sup>(</sup>٣) المنتقى ص ٩٤٥ .

لم يصر إماماً سواء كان ذلك جائزاً أو غير جائز فالحل والحرمة متعلق بالأفعال وأمانفس الولاية والسلطنة فعبارة عن القدرة الحاصلة.

ولو قدر أن أبا بكر بايعه عمر وطائفة وامتنع سائر الصحابة من بيعته لم يصر إماماً بذلك وإنماصار إماماً ببايعة جمهور الناس ولهذا لم يضر تخلف سعد لأنه لم يقدح في مقصود الولاية وأمساكون عمر بادر الى بيعته فلا بد في كل بيعة من سابق ، واما عهده الى عمر فتم ببايعة المسلمين له بعد موت أبي بكر فصار إماماً (۱)».

وقال بعد أن أورد كلاماً طويلًا لابن حزم يحتج فيه لثبوت خلافة أبي بكر بالنص :

وواضح من كلام ابن تيمية أن مصدر سلطة الامام مبايعة الجمهور له ورضاهم به وأن حب الرعية والشعب له دليل صلاحه ويستشهد على ذلك عديث يصفه بالثبوت والصحة « خيار أتمتكم

<sup>(</sup>١) المنتقى ص٧٥.

<sup>. •</sup> A » » (٢)

الذين تحبونهم ومجبونكم وتصاون عليهم ويصاون عليكم وشرار أثمتكم الذين تبغضونهم ويبغضونكم وتلعنونهم ويلعنونكم (١٠) م.

ويبني على ذلك أن د الأمة هي الحافظة للشرع ۽ وليس هو الامامراداً في ذلك على الحلي الذي يقول: أنه لا بد من إمام معصوم بعد انقطاع الوحي ليحفظ الشرع (٢) .

وقد أوجب ابن تيمية على أولي الأمر عامة المشاورة . كا أوجب على الرعية مناصحتهم .<sup>(٣)</sup>

### الامام منفذ وليس بمشرع:

وعلى هذا فحكم الامام وإرادته ليست مطلقة وليس هو مشرعاً يشرع للناسكا يشاء ولكن الحكم الفصل بينه وبين الرعبة الكتاب والسنة و فان تنازعتم في شيء فردوه الى الله والرسول وليس هو إلا منفذاً لما تضمنه الكتاب والسنة من أحكام ومبادىء و و الأحكام كلها تلقتها الأمهة عن نبيها لا تحتاج فيها إلى الامام وإنحا الامام منفذ لما شرعه الرسول (٤) ». ولا بدهها من بيان شبهة تنشاعن عدم تحديد مفاهيم الألفاظ أو عن تطورها

<sup>(</sup>۱) المنتقى ص ۲۶۱ . (۳) السياسة الشرعية ص ۷۵ و ۷۷ .

<sup>(</sup>۲) « « ۱۰۵ ـ ۲۱۶ · (۶) المنتقى ۶۰ ه ·

فالتنفيذ بعرف سلفنا يشمل ما يسمى بعرفنا تشريعاً كما لو منع الحاكم نوعاً من الأعمال والتصرفات المباحة أو قيدها لمفسدة تنشأ عنها تطبيقاً لقاعدة شرعية أو وضعضوابط لتحديد الأجور مثلاً منعاً للجور فهذا وأمثاله في نظر الفقهاء المتقدمين لا يسمى تشريعاً وإنما هو تنفيذ وهو في اصطلاحنا القانوني الحديث تشريع فينبغي الانتباه لهذا الاختلاف في الاصطلاح ليمكن الاتفاق على الحقائق والمعاني .

### طاعة الامام مقيدة وهو غير معصوم

وعلى هذا فطاعة الامام عند أهل السنة عموماً وعند ابنتيمية مقيدة بقيود وليست مطلقة قال ابن تيمية في مناقشته للحلي : « و إن الامام الذي شهد له بالنجاة \_ أي في الآخرة \_ إما أن يكون هو المطاع في كل شيء و ان نازعه غيره من المؤمنين أو هو مطاع فيا يأمر به من طاعة الله ورسوله وفيا يقوله باجتهاد إذا لم يعلم أن غيره أولى منه ونحو ذلك فان كان الامام هو الأول فلا إمام لأهل السنة بهذا الاعتبار إلا رسول الله على الله على عندهم من يجب أن يطاع في كل شيء إلا رسول الله على قوله بوخذ من يقولون كما قال مجاهد والحكم ومالك وغيرهم كل أحد يؤخذ من يقولون كما قال مجاهد والحكم ومالك وغيرهم كل أحد يؤخذ من

قوله ويترك إلا رسول الله عَلَيْنَةِ ... وإن أرادوا بالامام الامام المقيد فذلك لا يوجب على أهل السنة طاعته ان لم يكنما أمر به موافقاً لأمر الامام المطلق رسول الله عَلَيْنَةٍ وهم إذا أطاعوه فيما أمر الله بطاعته فيه فإنما هم مطيعون لله ورسوله (۱) . وقال أيضاً : ﴿ أهل السنة تقول الامام الحق ليس معصوماً ولا يجب على الانسان أن يقاتل معه كل من خرج عن طاعته ولا أن يطيعه الانسان فيا يعلم أنه معصية ، (٢).

ويرد على الحلي في قوله إنه لو لم يكن الاسام معصوماً لافتقر الى إمام معصوم: «لم لا يجوز أن يكون إذا خطأ الامام كان في الامة من ينبه بحيث لا يجصل اتفاق على الحطأ كما إذ أخطأ أحد الرعية نبه إمامه أو نائبه وتكون العصمة ثابتة للمجسوع بحيث لا مجصل اتفاقهم على الحطأ كما يقول أهل السنة والجماعة ""».

صفات الامام وشروط اختياره

يشترط ابن تيمية كما هو مذهب أهل السنة في الامام الذي

<sup>(</sup>۱) المنتقى صه١٦٥.

<sup>.</sup> YON D D (Y)

<sup>. { 1 · » » ( 4 )</sup> 

هو رئيس الدولة أن يكون قرشياً سواء أكان من بني هاشم أم من بني أمية أم من غيرهم من بني النضر بن كنانة .

ولقد ظن الأستاذ هنري لاووست في كتابه القيم عن ابن تيمية أنه أقرب في مذهبه في الامامــــة الى الحوارج وأنه لا يشترط القرشية (١) وسبب الوقوع في هذا الظن الحاطيء أن ابن تيمية لم يتعرض في كتابه السياسة الشرعية للامامة الكبرى أي لرياسة الدولة لأسباب ذكرناها في أول كلامنا ولكنه ذكر ذلك بصراحة في كتابه منهاج السنة (٢) وكان الحلى أورد في هذا الموضوع إشكالاً وهو الحديث الذي يرويه أهل السنة : دولو استعمل عليكم أسود يقودكم بكتاب الله ، وفي رواية ﴿ عبد حبشي كأن رأسه زبيبة فاسمعوا وأطبعوًا ﴾ وكذلك قول عمر في سالم مولى أبي حذيفة . فناقشه ابن تيمية ورد هذه الإشكالات وأورد الأحاديث الواردة في إمامة قريش كقوله عليه السلام : «لا يزال هذا الأمر في قريش ما بقي في الناس اثنان » وقوله :

Henri Laoust · Essal Sur Ies doctrines Sociales (۱) et Politiques de Tàki - d - din B· Taimiya · ۲۹٤ . ۱۹ الجزء الثاني ص ۱۸۵

و الناس تبع لقريش مسلمهم وكافرهم أو في الحسير والشر » وقوله و أن هذا الأمر في قريش » .

وجاء في المنتقى: « وأما ما زعمت من ذكر سالم مولى أبي حذيفة فمعلومأن الصحابة يعلمون الامامة في قريش كمااستفاضت في ذلك السنن وذلك بما احتجوا به على الانصار يوم السقيفة ، فكيف يظن بعمر أنه يولي مولى فأين يذهب عقلك ؟ بل من المكن أن يوليه ولاية جزئيسة أو يستشيره فيمن يولي أو نحو ذلك من الامور التي يصلح لهاسالم فان سالماً كان من خيار الصحابة» (١٠).

وكيف يمكن أن يتساهل ابن تيمية في هذا الشرط وهو الذي قال بوجوب اعتقاد تفضل العرب على غيرهم وتفضل قريش على قبائل العرب وتفضل بني هاشم على سائر قريش وقد ذكر ذلك في العقيدة الواسطية وأطال في هذا الموضوع وأورد أدلة من السنة الصحيحة في فصل طويل من كتابه اقتضاء الصراط المستقيم (٢). وليس موضوعنا هنا استعراض هذه الأدلة ولا البحث في تعليل هذا الشرط وإنما المهم هنا أن ابن تيمية على مذهب

<sup>(</sup>١) المرجع نفسه صفحة ٣٦٨.

<sup>(</sup>٢) اقتضاءالصراط المستقيم طبعة السنة المحمدية بالقاهرة صـ ١٤٨ ومابعدها

أهل السنة في التمسك بشرط القرشة.

أما الصفات الشخصة الأخرى التي يجب أن تتوافر في الامام فقد ذكرها في صفات الولاية بوجه عـــام في السياسة الشرعية وأرجعها إلى صفتين: القوة والأمانة .(١)

### القدرة والتمكن أو السلطة الفعلية

ولكن هناك شرطاً هاماً عند ابن تيمية وعند غيره من الحنابلة قبله وهو شرط القدرة والتمكن والاستيلاء الفعني على السلطة وهذا الشرط في رأينا وضع في مقابلة نظرية الشيعة في الامام الذي يعتقدون أحقيته بالحلافة وليس هو في واقع الأمر خليفة ذا سلطان فعلي وكذلك نظريتهم في الامام المنتظر . قال ابن تيمية في رده على قول الحسلي عن أغتهم المعصومين الذين بلغوا الغاية في الكمال : « وإن أراد أنهم كان لهم دين وعلم يستحقون به أن يكونوا أغة فهذه الدعوى ان صحت لا توجب كونهم أغة به أن يكونوا أغة فهذه الدعوى ان صحت لا توجب كونهم أغة عجب على الناس طاعتهم . فالحكم بين الناس إنما يفصله ذو سلطان وقدرة لا من يستحق أن يولى القضاء وكذلك الجند إنما يقاتلون

<sup>(</sup>١) السياسة الشرعية ص ٦.

مع أمير عليهم لا مع من لم يؤمر وإن كان يستحق أن يؤمر وفي الجلمة الفعل مشروط بالقدرة وكل من ليس له قدرة وسلطان على الولاية والامارة لم يكن إماماً . » (١)

وقال: وفاذا لم يكن لهم ملك ولا سلطان لم يمكن أن تصلى خلفهم جمعة ولا جماعة ولا يكونون أنمة في الجهاد ولا في الحج ولا تقام بهم الحدود ولا تفصل بهم الحصومات ولا يستوفي الرجل بهم حقوقه التي عند الناس والتي في بيت المال ولا يؤمن بهم السبيل » . (٢)

### نظرة ابن تيمية في تاريخ الاسلام السياسي

لم يكتف ابن تيمية؛ وكذلك فعل قبله الفقهاء والمتكلمون من جميع الفرق الاسلامية ، بالبحث النظري في الامامـــة أو الحلافة أو رياسة الدولة وشروطها ولكنهم استعرضوا التاريخ الواقعي في ضوء نظرياتهم ومذاهبهم المختلفة وأصدروا أحكامهم عليه، وقد أخذ ابن تيمية برأي أهل السنة في هذا الموضوع في الجملة ولكنه كان جريئافي النقد صريحافي الحكم واقعياً الى حد بعيد.

<sup>(</sup>۱) المنتقى ص۷۷.

<sup>. 1 1</sup> N . . . . (Y)

## وخلاصة رأيه في الموضوع

1—الحلفاء الراشدون كانوا كاملين في العلم والعدل والسياسة والسلطان وإن كان بعضهم أكمل في ذلك من بعض وبعدهم لم يكمل إلا عمر بن عبد العزيز (١). وهم في ترتيبهم في الأفضلية وانعقاد الحلافة لهم ببايعتهم ، وخلافتهم وحدها هي خلافة نبوة وقد دامت ثلاثين سنة ، وهم مع ذلك ليسوا بمعصومين عن الحطا ثم آل الأمر الى معاوية أول الملوك وسيرته من أجود سير الملوك بالنسية . (٢)

٢ - أما الأمويون والعباسيون فلم يكونوا أفضل من يجب أن يتولى الرياسة ولكن هكذا وقع وقد تولوا وكان لهم سلطان وقدرة فانتظم لهم الامر وأقاموا مقاصد الامامة من الجهاد وأقامة الحج والجمع والاعياد وأمن السبل وكان لا بد للناس من إمارة برة كانت أو فاجرة كا قال علي بن أبي طالب قالوا البرة قد عرفناها فما بال الفاجرة ، قال د بها تأمن السبل وتقام بها الحدود ويجاهد بها العدو ويقسم بها الفيء » . (")

<sup>(</sup>١) المرجع نفسه صـ ١٧٨ .

<sup>. {</sup> V { D D D D } ( Y

<sup>(</sup>۳) المنتقى ۲۱

ويسمي ابن تيمية بني أمية وبني العباس ملوكاً ويرى أنه كانت لهم منكرات لكن كُذب عليهم لتشويه تاريخهم كثيرة وسيئاتهم، أيضاً: وفي الجلة ـ كما يقول ـ الملوك حسناتهم كثيرة وسيئاتهم، والواحد من هؤلاء وإن كان له ذنوب ومعاص لا تكون لآحاد المؤمنين فلهم من الحسنات ما ليس لآحاد المسلمين ، من الامر بالمعروف والنهي عن المنكر وإقامة الحدود وجهاد العدو وإيصال كثير من الحقوق إلى مستحقيها ومنع كثير من الظلم وإقامة كثير من العدل ، . (١)

ومعنى إمامة هؤلاء الملوك عند ابن تيمية توليهم رياسة الدولة الاسلامية فعلا لا أكثر من ذلك أماكونهم بررة يستحقون النار فذلك أمر آخر .

يقول ابن تيمية: ﴿ خلافة النبوة ثلاثون سنة ثم صارت ملكاً كما ورد في الحديث وان عنيت \_ والخطاب اللحلي ابن المطهر صاحب منهاج الكرامة \_ باعتقاد إمامة يزيد أنه كان ملك وقته وصاحب السيف كأمثاله من المروانية والعباسية فهذا أمر

<sup>(</sup>۱) المنتقى ص ۱۸۲.

مثيقن ، وحكم يزيد على حوزة الاسلام سوى مكة . فكون الواحد من هؤلاء إماماً بمنى أنه كان له سلطات ومعه السف يولي ويعزل ويعطي ويجرم ويحكم وينفذ ويقيم الحدود ويجاهد الكفار ويقسم الاموال أمر مشهور متواتر لإيكن جعده ، وهذا معنى كونه إماماً وخليفة وسلطاناً . . . وأما كونه برأ أو فاجراً مطمعاً أو عاصياً فذلك أمر آخر . فأهل السنة إذا اعتقدوا إمامة الواحد من هؤلاء يزيد أو عبد الملك أو المنصور كان بهذا الاعتبار ، ومن نازع في هذا فهو شبيه من نازع في ولاية أبي بكر وعمر وعثمان وفي ملك كسرى وقيصر والنجاشى وغيرهم. أما كون الواحد من هؤلاء معصوماً ليس هذا اعتقاد أحد من المسلمين.. ولكن مذهب أهل السنة والجماعة أن هؤلاء يشاركون فيا مجتاج إليهم فيه من طاعة الله فنصلي خلفهم الجمعــة والعيدين وغيرهما من الصلوات التي يقيمونها. . ونجاهد معهم الكفارونحج معهم البيت العتيق ويستعان بهم في الامر بالمعروف والنهيءن المنكر وإقامة الحدود . ، (١)

<sup>(</sup>۱) المنتقى صـ ۲۸۱ – ۲۸۶

على النظام السياسي في ظل هؤلاء الملوك او الرؤساء ما الحروج على النظام السياسي في ظل هؤلاء الملوك او الرؤساء ما دامت أمور الدولة الاساسية من دينية ودنيوية مستقرة مؤمنة ويرى أن نتائج الثورة والحروج عليهم أشد مفسدة حتى لو كان الحارج عليهم دينا و وقل من خرج على إمام ذي سلطان إلا كان ما تولد من فعله من الشر أعظم بما تولد من الحيد ، (۱) ويفرق ابن تيمية تبعاً لاهل السنة بين قتال أهل البغي وقتال الفتنة (۲).

#### النتيجة

ويبدو لنا أن ابن تيمية في اتجاهه هذا في إقرارحكم الواقع في التاريخ الإسلامي بعيد كل البعد عن نزعة الحوارج بقدر بعده عن الاتجاه الشيعي كذلك في نظرته إلى التاريخ . وعلى هذا فالمشابهة التي أراد الاستاذ لاووست أن يعقدها بين الحوارج وبينه في نزعته ليست في محلها .

واتجاه ابن تيمية هذا في فهمه للتاريخ السياسيونظرته إليه

<sup>(</sup>١) المنتقى صه ٢٨٥.

<sup>(</sup>۲) « «۲۸۷ · الحسبة صهه

تأثر فيه، بالاضافة إلى رأي أهل السنة ولا سيا الحنابلة (١) في إقرار الحكم الغالب ، بموقفه من الشيعة الامامية الذين لا يعترفون بمشروعية هذا التاريخ ، وبموقفه من ظروف عصره كذلك التي كانت تقتضي عدم الحروج على حكومة تقف أمام النتار والصليبين لحماية الاسلام والمسلمين ولو اختلت كثير من الشروط والصفات التي يجب أن تتوفر للحاكم، ويبدو لنا ابن تيمية الثائر المجاهد هنا داعية استقرار وحكيا ينظر إلى مصالح الأمة العامة البعيدة وإلى حماية البلاد والعباد وحفظ العقيدة والدين، وليست واقعيته هذه نوعاً من المجاملة ولا التقيه ، ولا التزلف ولكنها منبعثة من صيم مصلحة الاسلام ومن إخلاص شيخ الاسلام لدينه وربه .

<sup>(</sup>١) انظر الأحكام السلطانية لأبي يعلى الحنبلي ص٧.

## الولاية بوجه عام

الولاية كما يستعملها ابن تيمية وسائر فقهاء المسلمين أعم من الإمامة والحلافة التي هي رياسة الدولة فتشتمل عليها وعلى غيرها من مختلف المراتب والأنواع كولاية الحرب والقضاء والمال والحسبة وقد تحدثنا في الكلام عن الإمامة أو رياسة الدولة ، عن وجوب الولاية أي وجوب الحكم وإقامة الدولة في نظر ابن تيمية كما تحدثنا أيضاً عن أهدافها ومقاصدها . ويبقى أن نتحدث عن طبيعتها ووظائفها ومدى سلطتها وتدخلها وواجباتها وصفات من يتولاها وشروطه وقد بسط ابن تيمية هذه الموضوعات في كتابيه السياسة الشرعية والحسبة في الاسلام .

## طبيعة الولاية أو الحكم :

ماهي صفة الحاكم أو ولي الأمر وما هيطبيعةعملالولاية .

لقد كان ابن تيمية بجلياً في تعبيره عن وجهة نظر الاسلام في هذه القضية وفي صياغته لرأي قديم في التفكير الاسلامي .

فالولاية قبل كل شيء رعاية ومسؤولية استناداً إلى الحديث المشهور المعروف كلكم راع وكل راع مسؤول عن رعيته. قال ابن تيمية في رسالته السياسة الشرعية: « إن الوالي راع على الناس بمنزلة راعي الغنم كما قال الني المناس على على مسؤول عن رعيته فالإمام الذي على الناس راع وهو مسؤول عن رعيته فالإمام الذي على الناس راع وهو مسؤول عن رعيته فالإمام الذي على الناس راع وهو مسؤول عن رعيته فالإمام الذي على الناس راع وهو مسؤول عن رعيته فالإمام الذي على الناس راع وهو مسؤول عن رعيته فالإمام الذي على الناس راع وهو مسؤول عن رعيته في الناس راع و المناس ا

والولاية بعد هذا وكالة فالولاة هم وكلاء العباد على نفوسهم بمنزلة أحد الشريكين مع الآخر ففيهم معنى الولاية والوكالة (٢) ويوضح ابن تيمية هذا المعنى بمناسبة الكلام عن حدود سلطتهم على المال فيقول: و وليس لولاة الأموال أن يقسموها مجسس أهوائهم كما يقسم المالكملكه إنما هم أمناء ونواب ووكلاء وليسوا ملاكا (٣) ويستدل على ذلك مجديث نبوي وبكلام لعمر ما الحطاب.

<sup>(</sup>١) ص ٥ .

<sup>(</sup>۲) ص ۲ .

<sup>(</sup>٣) ص ١٤.

وأخيراً الولاية نوع من الاجارة على عمل وهو القيام بشؤون ولاية عامة أو خاصة والطرفان فيها الرعية والوالي. ويستشهد لذلك باقوال أحد التابعين وهو أبو مسلم الحولاني إذ قال حين دخل على معاوية والسلام عليك أيها الأجير إنما أنت أجير استأجرك رب هذه الغنم فإن أنت هنأت ()جرباها، وداويت مرضاها، وحبست أولاها على أخراها ، وفاك سيدك أجرك ، وإن لم تفعل عاقبك سيدك ، وكان له أن يستشهد تول أبي بكر حين فرضوا له شيئاً من بيت المال يعيش به و ويحترف أبو بكر المسلمين » .

وعلى هذا استنتج ابن تيمية شروط الحكم من قوله تعالى : « إن خير من استأجرت القوي الأمين (١) ».

تلك هي نظرة الإسلام في الحكم والولاية كا يراها ابن تيمية نهي أمانة ونيابة ووكالة وإجارة والمسؤرلية ملازمة لكل صفة من هذه الصفات أو عقد من هذه العقود .

وظانف الدولة

تقوم الدولة في الإسلام كما يرى ابن تيمية بعمل يؤدي إلى

<sup>(</sup>١) أي دهنتها بالهناء وهو القطران . (٢) السياسة ص ٦.

جلب المصالح ودفع المضار وإلى إقامة القسط في حقوق الله وحقوق العباد ولتكون كلمة الله هي العليا وليكون الدين كله لله كمابينا سابقاً ومن أجل ذلك تمارس الدولة أو ولاة الأمر عدداً من الأعمال يمكن توزيعها في عدة ولايات كولاية الحرب والقضاء والمال وغيرها وهذا التوزيم والاختصاصات راجع في نظر ابن تيمية إلى عرف الناس وليس له حد في الشرع (١) . ذكر أبو يعلى في الأحكام السلطانية أن وظائف الإمام هي الدفاع عن الحوزة وتحصين الثغور والجهـــاد ، وهذا ما نسميه اليوم بالوظيفة الدفاعية ، وجباية الفيء والصدقات وتقدير العطاء وما يستحق في بيت المال، وهي الوظيفة المالية ، وتنفيذ الأحكام وإقامة الحدود، وهي الوظيفة القضائية، واستكفاء الأمناء وتقلىدالنصحاء وهما الوظيفةالإداريةوحفظ الدينوهي الوظيفة الحلقية والدينية، ولم يخرج ابن تيمية في الجملة عن هذا التقسيم . ونستعرض ما ذكره من وظائف الدولة أو واجبات أولي الأمر واختصاصهم ونكتفي بالوقوف عند المهم من الأموربما استلفت نظرنا تاركين التفصيلات لمن محب الرجوع اليها .

<sup>(</sup>١) الحسبة ص ٨ .

#### ١ – الوظيفة المالية :

وهي تتناول الولاة والرعية فعلى كلمنها أن يؤدي إلى الآخر ما يجب عليه أداؤه (١) وهي من باب أداء الأمانات إلى أهلها والقاعدة العامة فيها ما يقوله ابن تيمية والذي على ولي الأمر أن يأخذ المال من حله ويضعه في حقه ولا يمنعه من مستحقه ، (٢) وصفة ولي الأمر هنا كما قدمناه أنه أمين ووكيل .

ويفصل ابن تيمية القول في موارد الدولة المشروعة (٣) ويتعرض لعقوبة الممتنع عن أداء الحق الذي عليه والهدايا التي تقدم لعال الدولة أي موظفها .

ثم يذكر مصارف الأموال ومنها المصالح العامة كنحصين الثغور وعمارة الطرقات والجسور والقناطر وطرقات المياه ومنها ما يستحقه ذوو الولايات أي رواتب الموظفين «كالولاة والقضاة والعلماء والسعاة على المال جمعاً وحفظاً وقسمة حتى أثمة الصلاة والمؤذنين » (٤).

<sup>. 180 (1)</sup> 

<sup>120 (7)</sup> 

<sup>(</sup>٣) السياسة الشرعية صـ ١٤-٢٠٠

<sup>(</sup>٤) السياسة الشرعية ص ٢٣.

ثم ينقل رأى عمر بن الحطاب في المستحقين من بيت المال فقول: ﴿ لَكُ أَحُدُ أَحَقَ هَذَا المَالُ مِنْ أَحَدُ إِنَّا هُو ۖ الرَّجِلُ وسابقته والرجل وغناؤه <sup>(١)</sup> والرجل وحاجته «وبعقب علىذلك بقوله ﴿ فجعلهم عمر رضى الله عنه أربعه أقسام : ذوو السوابق الذين بسابقتهم حصل المال ، ومن يغني عن المسلمين في جلب المنافع لهم كولاة الأمور والعلماء الذين يجلبون لهم منافع الدين والدنيا ، أو يبلى بلاء حسناً في دفع الضرر عنهم كالمجاهدين في سبيل الشمن الأجنادوالعنون والقصاد والمناصحين ونحوهم والرابع ذوو الحاجات ، ثم ذكر الضابطالذي بجسبه يعطى المال لمستحقه من حث مقداره وهو « ما يكفه أو قدر عمله » : « العطاء يكون بجسب منفعة الرجل وبجسب حاجته فيمال المصالح وفي الصدقات أيضاً فما زاد على ذلك لا يستحقه الرجل إلا كما يستحقه نظراؤه ﴾ وتعرض لما يستحقه المؤلفـــة قلومهم أي من ترجي ﺑﻌﻄﻴﺘﻪ ﻣﻨﻔﻌﺔ ﺃﻭ ﺩﻓﻊ ﻣﻀﺮﺓ <sup>(٢)</sup> .

<sup>(</sup>١) غناؤه بفتح العين اسم مصدر من أغنى يغني .

<sup>(</sup>٢) السياسة الشرعية ص ٢٤.

٢ - وظيفة إقامة العدل وهي اوسعمن الوظيفة القضائية
 وتشملها .

ويقسمها إلى قسمين الأول « الحدود والحقوق التي ليست لقوم معينين بل منفعتها لمطلق المسلمين أو نوع منهم وكلهم عتاج إليها وتسمى حدود الله وحقوق الله ويبحث ابن تيمية في الحقوق العامة أو حقوق الله والفرق بينها وبين الحقوق الحاصة من جهة القيام بها من غير دعوى أحد وعدم سقوطها بسقوط الحق الحاص ويعدد الجرائم والعقوبات التي توجب الحد أو التعزيز (۱).

والقسم الثاني من الحدود والحقوق هي التي لآدمي معين وهو ما نسميه اليوم بالحقوق الحاصة سواء منها ما نشأ عن الاعتداء على النفوس أو الأموال وهو ما نسميه الجزائي أو الجنائي كالقتل والضرب والافتراء (٢) أم ما يتعلق منها بالأسرة وقد خصص له كذلك فصلا قصيراً أم ما يتعلق بالأموال كالمواريث والمعاملات المتعلقة بالعقود (٣) ويذكر في هذا الموضوع قواعد عامة معروفة

 <sup>(</sup>١) السيامة الشرعية ص ٣٥ – ٥٦.

<sup>(</sup>٢) السياسة الشرعية ص ٦٨ - ٧٣ .

 <sup>(</sup>٣) السياسة الشرعية ص ٧٧ - ٧٤ .

في الشريعة الإسلامية كقوله وإنالعدل فها أي في هذه المعاملات هو قوام العالمين لا تصلح الدنيا والآخرة إلا به فمن العدل فيها ما هو ظاهر يعرفه كل أحد بعقله كوجوب تسليم الثمن على المشترى وتسلم المبيع على البائع للمشتري وتحريم تطفيف المكيال والميزان ... ومنها ما هو خفي جاءت به الشرائع أو شريعتنا أهل الإسلام ثم يستمر في كلامه مستنتجاً من أحكام الشرع روحه العامة فيقول: وفإنعامة ما نهى عنه الكتابوالسنة من المعاملات يعود إلى تحقيق العدل والنهي عن الظلم دقه وجله مثل أكل المال بالباطل وجنسهمن الربا والمبسروأنواع الرباو الميسرالتي نها الني عَلِيَّةُ مثل بيع الغرروبيع حَبِّل الحَبِّلةُ(١) وبيع الطير المصراة (٢) وبيع المدلس والملامسة والمنابذة والمخاقلة والنجش(٣) وبيعالثمر قبل بدو صلاحه ، وما نهى عنه من المشاركات

<sup>(</sup>١) حبل بفتحتين أي الحمل والحبلة بفتحتين أيضاً جمع حابل او هي الانشى الحامل والمراد نتاج الدابة أو نتاج نتاجها .

<sup>(</sup>٧) المصراة هي الناقة أو الشاة التي يجمع لبنها في ضرعها .

<sup>(</sup>٣) التدليس كتم عيب السلمة المبيمة . والملامسة بيع السلمة بمجر دلسها دون النظر إليها أو أن يتم البيع بلمس كل من المتبايمين سلمة الآخر .=

الفاسدة كالمخابرة (١) بزرع بقعة بعينها من الأرض ومن ذلك ما قد ينازع فيه المسلمون لحفائه واشتباهه فقديرى هذا العقد والقبض صحيحاً عدلاً وإن كان غيره يرى فيه جوراً يوجب فساده وقد قال الله تعالى :

اطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولى الأمر منكم فإن تنازعتم في شيء فردوه إلى الله والرسول إن كنتم تؤمنون بالله واليوم الآخر ذلك خير وأحسن تأويلاً . (٢)

ثم يورد هنا قاعدة عامة فيقول: و والأصل في هذا أنه لا مجرم على الناس من المعاملات التي مجتاجون إليها إلا ما دل الكتاب والسنة على تحريه كما لا يشرع لهم من العبادات التي يتقربون بها إلى الله إلا ما دل الكتاب والسنة على شرعه إذ الدين ما شرعه

<sup>-</sup> والمنابذة أن يتم البيع بنبذكل منهما سلعته الى الآخر. والمزابنة بيسع غر النخل بالتمر كيلا أو العنب غير المقطوف بزبيب كيلا أو بيسع كل شيء من الجزاف لايعلم كيله ولا وزنه ولا عدده بشيء مسمى من الكيل وغيره. والمحاقلة بيسع الزرع في حقله والقمح وهو في سنبله بثمن معلوم. والنجش الزيادة في ثمن السلعة أكثر من ثمنها لنفرير غيره.

<sup>(</sup>١) المخابرة المزراعة على بعض ما يخرج مز, الارض.

<sup>(</sup>٢) السياسة الشرعية ص ٧٤ .

الله والحرام ما حرمه مجلاف الذين ذمهم الله حيث حرموا من دون الله ما لم يجرمه الله وأشركوا به ما لم ينزل به سلطاناً وشرعوا لهم من الدين ما لم يأذن به الله ، .(١)

### ٣ ـ وظيفة الجهاد :

يذكر ابن تيمية غاية الجهاد في الاسلام وهي و أن يكون الدين كله لله وأن تكون كلمة الله هي العليا فمن منع هذا قوتل، ويمنع من قتل النساء والصبيان والرهبات والشيوخ والعميان والزمنى ونحوهم إلا أن يكونوا هم أنفسهم مقاتلين وذلك في رأيه ولأن القتال هو لمن يقاتلنا إذا أردنا إظهار دين الله ... فمن لم يمنع المسلمين من إقامة دين الله لم تكن مضرة كفره إلا على نفسه » (٢) ويفصل ابن تيمية الكلام في الجهاد بعض التفصيل .

### تنظيم الحياة العامة الاقتصادية والخلقية :

وهو ما تشمله وظفة الحسبة التي خصها ابن تيمية برسالة خاصة وهي تختص بوجه عام بعمل الخير وإزالة الشر أو الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر فيا لا يدخل في اختصاص الولاة

<sup>(</sup>٣) السياسة الشرعية ص ٥٥.

<sup>(</sup>١) السياسة الشرعية ص ٥٩.

والقضاة كما يقول ابن تيمية في رسالة الحسبة (١) وإذا استعرضنا ما فصله في رسالته من اختصاصات وأعمال وجدنا أنها ترجع إلى اختصاصين كبيرين أحدهما يتعلق بالحياة الاقتصادية والفعالية المادية والآخر يتعلق بالحياة الحلقية والدينية .

# ٤ - الوظيفة الاقتصادية : تدخسل الدولة في الحياة الاقتصادية

يتجلى في هذا القسم من واجبات الدولة ووظائفها فهم ابن تيمية العميق للاسلام باعتباره نظاماً اجتاعياً سياسياً وفهمه للحياة الإنسانية والعوامل التي تؤثر فيها ولحطورة وظيفة الدولة الاقتصادية.

لقد استطاع ابن تيمية أن يكون الجلي في الاجابة على مسألة تدخل الدولة في الفعالية الاقتصادية في نظر الاسلام حتى بالنسبة لمن كتبوا في هذا الموضوع من أبناء هذا العصر. فقد عالج المسألة في صميمها: هل للدولة أن تحد من حرية الفرد الاقتصادية في التملك والعمل? ماهي حدود مابين الفرد والجماعة في النشاط الاقتصادي? ماهو مدى التدخل إذا كان جائزاً ومفيداً في نظر الإسلام?

<sup>(</sup>١) الحسبة ص ٩ .

ولئن كانت هذه القضة معروفة في الفقه الإسلامي قبل ابن تيمية بقرون فان ابن تيمية استطاع أن يكو تن منجز ثيات هذه الأحكام نظرية عامة وأن يستنتج منها اتجاه الاسلام العام في هذه القضية الهامة التي تثير اليوم اهتام العالم حكوماته وهيئاته العلمية وأفراده. وقد خصصنا القسم الثاني من هذا الكتاب لتفصيل نظرية ابن تيمية في هذا الموضوع.

## ٥-وظيفة الدولة في اعدادالمو اطنين وتوزيعهم على الأعمال:

يجب على الدولة إعدادمن يصلحون للأعمال التي هي فوض على الكفاية والتي لا تتم مصلحة الناس إلا بها إذا لم يوجدوا. قال في السياسة الشرعية (۱): « ومع أنه يجوز تولية غير الأهل الضرورة إذا كان أصلح الموجود فيجب مع ذلك السعي في إصلاح الأحوال حتى يكل في الناس ما لا بد لهم من أمور الولايات والامارات ونحوها كما يجب على المعسر السعي في وفاء دينه مجلاف الاستطاعة في الحج فإنه لا يجب تحصيلها لأن الوجوب هناك لا يتم إلا بها».

<sup>(</sup>١) السياسة الشرعية صـ ٩ ـ ١٠.

### في الناحية الخلقية والدينية :

لا يقتصر تدخل الدولة في الاسلام كهايرى ابن تيمية وجميع مفكري الاسلام وفقهائه منذ عضر الصحابة على النواحي المالية والاقتصادية والقضائية ولكنه يتعداه إلى تنظيم الحياة الحلقية والدينية .

ومعنى تنظيم الحياة الدينية فسع المجال أمام عقيدة التوحيد المحررة للبشر من الوثنية أن تنتشر و تعلو، وأمام معاني الحقوالحير التي جاءت في القرآن ورسالة الاسلام أن تنتصر وذلك هو معنى أن تكون كلمة الله هي العليا وأن يكون الدين كله لله كما بين ابن تيمية وأوردتاه في أول كلمتنا هذه ولذلك قال في السياسة الشرعية:

د إن القتال هو لمن يقاتلنا إذا أردنا إظهار دين الله كما قال الله تعالى وقاتلوا في سبيل الله الذين يقاتلون كم ولا تعتدوا إن الله لا عتدين (۱) .

ولذلك استقر رأي المسلمين منذ الصدر الأول على عدم إكراه غير المسلمين من أهل الكتاب في ديار المسلمين على الاسلام وفي

<sup>(</sup>١) السياسة الشرعية ص ٥٩.

هذا يقول ابن تيمية: و فمن لم ينع المسلمين من إقامة دين الله لم تكن مضرة كفره إلا على نفسه ولهذا قال الفقهاء إن الداعية إلى البدع المخالفة للكتاب والسنة يعاقب بالا يعاقب به الساكت وجاء في الحديث إن الحطيئة إذا خفيت لم تضر إلا صاحبها ولكن إذا ظهرت فلم تتكر أضرت العامة ولهذا أوجبت الشريعة قتال الكفار ولم توجب قتل المقدور عليهم منهم (١) ».

وعلى هذا فإننا نوى الأستاذ هنري لاووست على سعة اطلاعه على كتب ابن تيمية وآرائه وعلى نزاهته وتجرده في البحث العلمي في مؤلفه الكبير القيم عن ابن تيمية أخطأ حين نقل عنه من كتاب الحسبة أن اليهود والنصارى إذا لم يحتج المسلمون إلى صناعتهم فإنهم يمكن في كل وقت أن يجلوهم (٢) في حين أن عبارة ابن تيمية التي أشار إليها الأستاذ لاووست وترجم بعضها لا تدل على ذلك مطلقاً فقد قال في الحسبة : « ولهذا ذهب طائفة من العلماء كمحمد بن جرس الطبري إلى أن الكفار لا يقرون

<sup>(</sup>١) السياسية الشرعية ص ٥٩.

<sup>(</sup>٢) دراسة في آراء تقي الدين ابن تيمية الاجتماعية والسياسية لهنري لاورست ( باللغة الفرنسية ) مطبعة المعهد الفرنسي للاثار الشرقية في القاهرة ١٩٣٩ ص ١٩٠٨ .

في بلاد المسلمين بالجزية إلا إذا كان المسلمون محتاجين إليهم فإذا استغنوا عنهم أجاوهم كأهل خيبر وفي هذه المسألة نزاع ليس هذا موضعه (٢) ، فابن تيمية لم يبد موافقته على رأي الطبري بل قال إن في المسألة نزاعاً. ومعلوم أن هذا الرأي يخالف فيه الطبري جمهرة الفقهاء من أئمة المذاهب والدليل العملي يرده.

إن تنظيم حياة المجتمع الدينية والحلقية بإزالة المنكرات التي تفسد الاخلاق والتي حرمتها الشريعة وتهيئة الجو الصالح لارتقاء الناس خلقياً وتهذيب نفوسهم والتدخل في أعمال الأفراد الضارة بأخلاق الناس المفسدة لهم أهم بكثير من التدخل في أعمالهم الاقتصادية وتحد الحرية في هذا الجال كما تحد هناك.

إن واجب الدولة في نظر ابن تيمية المستنتج من نصوص الشريعة هو العمل على منع الشر والمعصية وتيسير طرق الحير والطاعة بسائر الوسائل المشروعة الايجابية والسلبية وقد عقد فصلاً في السياسة الشرعة لهذا المعنى قال فيه:

« و كما أن العقوبات شرعت داعية إلى فعل الواجبات وترك المحرمات فقد شرع أيضاً كل ما يعين على ذلك فينبغي تيسير

<sup>(</sup>١) الحسبة ص ٧٤ .

طريق الحير والطاعة والاعانة عليه والترغيب فيه بكل ممكن... ولهذا شرعت المسابقة بالحيل والابل والمناضلة بالسهام وأخذ الجعل عليها ... حتى كان النبي يتمالي يسابق بين الحيل هو وخلفاؤ. الراشدون ويخرجون الاسباق من بيت المال .... وكذلك الشر والمعصية ينبغي حسم مادته وسد ذريعته ودفع ما يفضي اليه إذا لم يكن فيه مصلحة راجحة (۱) » .

وتدخلات الدولة في نظره في هذه القضايا لا تحتاج إلى حدوث الوقائع وقيام البينات وإغاتبنى على الحذر والاحتراز وتوقع النتائج (٢) ويدخل في وظيفة حماية الحياة الدينية والحلقية عند ابن تيمية ومنع الغش والتدليس في الديانات، وقد عقد في كتاب الحسبة فصلا خاصاً بهذا العنوان وأدخل فيه أنواعاً كثيرة من الزينغ والضلال والبدع وذلك ومثل البدع المخالفة المكتاب والسنة وإجماع سلف الأمة من الأقوال والأفعال ، وومثل التكذيب باحاديث النبي بالتي التي تلقاها أهل العلم بالقبول ومثل رواية الأحاديث الموضوعة المفتراة على رسول الله يراتي ومثل الغلو في الدين بأن ينزل البشر منزلة الإله ومثل تجويز الحروج عن شريعة الدين بأن ينزل البشر منزلة الإله ومثل تجويز الحروج عن شريعة

<sup>(</sup>١) السياسة الشرعية ص ٦٧. (٢) السياسية الشرعية ص ٦٨.

النبي ﷺ ومثل الالحاد في أسماء الله وآياته وتحريف الكلم عن مواضعه والتكذيب بقدرالله ومعارضة أمرهونهيه بقضائه وقدره ومثل إظهار الخزعبلات السحرية والشعبذة الطبيعية وغيرها التي يضاهي بها ما للأنبياء والأولياء منالمعجزات والكرامات ليصد بها عن سبيل الله وهذا باب واسع يطول وصفه (١) ، . وابن تيمية في هذا الكلام يشير إلى حوادث وقعت في زمانه وإلى فئات ظهرت منها هده المخالفات والانحرافات ويميز ابن تيمية بين ما تجب فيه العقوبة وهذا لا يكون إلا بارتكاب ذنب ثابت وبين التدابير الادارية في المنعوهذا يكفي فيه الظن والتهمة (٢). والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر يجب أن يكون عن ﴿ فَقَهُ وحلم وصبر ونظر فيما يصلح من ذلك ومالا يصلح وما يقدر عليه وما لا يقدر ، . ﴿ فإن الأمر والنهي وإن كان منظمناً لتحصيل مصلحة ودفع مفسدة فينظر المعارض له فإن كان اللَّهي يفوت من المصالح أو محصل من المفاسد أكثر لم يكن مأموراً بله بل يكون محرماً إذا كانت مفسدته أكثر من مصلحته لكن اعتبار مقادير المصالح والمفاسد هو بميزان الشريعة <sup>(٣)</sup> » .

 <sup>(</sup>١) الحسبة ص ٤٤.

<sup>(</sup>۳) « ص ۱۲و ۱۵.

#### الخلاصة :

ونستطيع أن نستنتج من كل ما تقدم أن الدولة في الإسلام في نظر ابن تيمية تتصف بالصفات التالية :

1 - هي دولة مبنية على مفهوم مدني من حيث السلطة ومصدر السلطة ومن حيث العلاقة بين الحاكم والمحكوم أو الراعي والرعية والصفات المشترطة في جهازها وليست قائمة على المفهوم اللاهوتي الذي عرف في أوروبا في بعض العصور – ولكن أسس تكوينها ومبادئها العامة مستمدة من الوحي الإلهي. أما التطبيق والمراقبة وتحديد المسؤلية واختيار الحاكم ومحاسبته فيعود إلى البشر في نظر أهل السنة المسلمين .

٢ - ليست الدولة في الاسلام ضابطة أمن فحسب ولكنها جهاز اجتاعي فعال وظيفته تنمية الحياة الانسانية في الاتجاهات الحيرة التي رسمها الاسلام والتنسيق بين الفعاليات الفردية لتأمين مصلحة الجماعة بالتدخل في توجيهها وضبطها مادياً ومعنوياً.

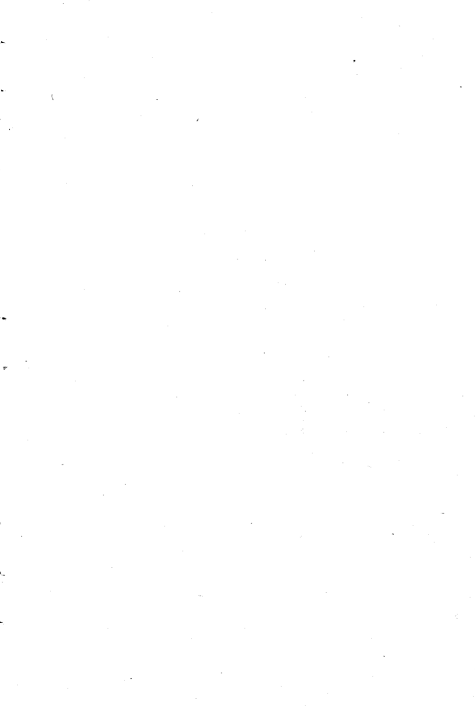
٣ ـ تختلف الدولة في الاسلام كما تتجلى في نظرة ابن تيمية عن الدولة الحديثة بشمول وظيفتهاو امتدادها إلى جميع مجالات الحياة دون استثناء. لقد بلغت الدولة الحديثة حد التدخل أو الاشراف على الحياة الاقتصادية واكن الدولة في الاسلام تتجاوز ذلك إلى التدخل لتنسيق الحريات الفردية في مجال الاخلاق

بغية تأمين حياة خلقية أرقى وفسح المجال لنمو الحياة الخلقية والروحية في الاتجاهات الخلقية السامية وبذلك يدخل العنصر الاخلاقي في جملة العناصر التي تكوّن الدولة وأهدافها .

٤ - وبذلك تختلف الدولة الاسلامة عن الدولة الحديثة المبنية على المفهوم الفردي الحر أو على الجماعية المتحكمة فهي مختلفة عن الدولة الحديثة المبنية على المفهوم الفردي الحر أو على الجماعية المتحكمة فهي مختلفة عن الدولة الدينية والاشتراكية الغربية كما تختلف كل الاختلاف عن الدولة الدينية التي عرفت في أوروبا . وهي في رأينا الشكل الذي ستؤول إليه الدولة الحديثة في تطورها حينا تدخل في اختصاصاتها جميع نواحي الحياة وحين يصبح الهدف الاخلاقي من أهدافها الأساسية وتنظر إلى الحياة الانسانية على أنها وحدة متكاملة .

و حولى هذا فإن مفهوم الدولة كهاتجلى لنافي نظرات ابن تيمية وكما هو مخطط في تو اثنا العظيم هو المفهوم الذي ينبغي أن نتجه نحوه و نترسم خطاه في دولنا الحاضرة ولا سيا في دولنا العربية وأملنا في أن تتجه الدول العربية والدول الاسلامية كذلك نحو هذا المفهوم المثالي الحيوي للدولة لتحقيق الارتقاء المادي والمعنوي معاً وتنسيق أهداف الحرية والعدل والفضيلة في آن واحد .

الحية في الإسطام



# نظام الحسبة

لقد كان من مبادى، الاسلام العامة في مجال الاخلاق والتشريع مبدأ ( الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ) ويمكن أن نعتبر هذا المبدأ تعبيراً عن فكرة التكافل الاجتاعي في المجال الاخلاقي أو المعنوي و والمؤمنون والمؤمنات بعضهم أولياء بعض يأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر (١) يأي أن كلامنهم نصير للآخر. ومظهر هذا التناصر والولاء ، كما يفهم من الآية وخاصة من اتصال الجملتين كما يقول علماء البلاغة ، هو الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر كما أن للتكافل الاجتاعي مظهراً آخر هو التناصر والتعاون المادي الذي تجلى في نظام النفقات والزكاة وغيرها من الأحكام الفقهية التي تدخل في هذا الباب.

إن لهذا المبدأ الاجتاعي الأخلاقي حالتين في النَّطبيق أولاهما

<sup>(</sup>۱) سورة النساء ۷۱

الحالة العامة التي يتطوع فيها أي إنسان للأمر بالمعروف والنهي عن المنكر بوجه عام سواء في مجال الدين أم الأخلاق أم السياسة بحسب قواعد وأساليب تراعى فيها عدة اعتبارات لا مجال هنا لتفصيلها، كأن يكون هذا الأمر والنهي نفسه بالمعروفوالحكة وألا يتولد منه ما هو شر من الأمر الذي تطلب تغييره، إلى غير ذلك من التفصيلات. ويدخل في هذا العمل التطوعي النقد السياسي الذي يمكن أن يوجهه أي فرد من أفراد الرعية، أي أي مواطن للحاكم وولاة الأمور كما كان مجدث في عهد الحلفاء الراشدين كثيراً وفي عهد من بعدهم من الحلفاء أحياناً (۱).

أما الحالة الثانية لتطبيق مبدأ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر فتتجلى في تخصيص موظفين خاصين في الدولة مهمتهم الموكولة إليهم هي القيام بتنفيذهذا المبدأ في إطار الدولة وبتكليف من ولاة الأمور وقد أطلق على هذا العمل وهذه المهمة اسم الحسبة وعلى من يقوم بها ( المحتسب ) .

<sup>(</sup>١) انظر في هذا الموضوع الفصل الذي كتبه ابن قتيبة في كتابه عيون الاخبار بعنوان مقامات الزهاد عند الخلفاء والامراء ففيه نماذج رائعة تمثل الجرأة في الامر بالمعروف والنهي عن المنكر الموجه الحكام والرؤساء وفي الاحياء اللغزالي (ج ٢)

والأصل اللغوي لهذا التعبير أنك تقول فعلت هذا الأمر حسبة لله واحتسبته عند الله أي جعلت حسابي عليه وأجري منه فهي في الأصل من الحساب والحسبة اسم مصدر من الاحتساب وقال ابن دريد احتسب عليه كذا أنكره كما ورد في الصحاح.

وعلى هذا استقر الاصطلاح على أن ( الحسبة ) هي إحدى وظائف الدولة في الاسلام أو إحدى الولايات أي السلطات على حد تعبيرنا الحديث إلى جانب السلطات أو الولايات الأخرى التي منها ولاية القضاء وولاية المظالم التي هي نوع من القضاء الاداري للادعاء والشكوى من الولاة والموظفين.وتذكر هاتان الولايتان ـ القضاء والمظالم ـ عادة إلى جانب الحسبة لتقارب اختصاصاتها واشتباهها ولذلك عني الماوردي في الأحكام السلطانية وغيره بالتفريق بينها. ولئن عرفت الحسبة بأنها ( أمر بالمعروف إن ظهر تركه ونهي عن المنكر إنظهر فعله وإصلاح بينالناس) فهي في واقعها وحقيقتها : ﴿ رَفَّابُهُ إِدَّارِيهُ تَقُومُ بِهَا الدُّولَةُ عَنْ طريق موظفين خاصين على نشاط الأفراد في مجال الأخلاق والدين والاقتصاد أي في المجال الاجتاعي بوجه عام تحقيقاً للعدل

والفضيلة وفقاً للمبادىء المقررة في الشرع الإسلامي وللأعراف المألوفة في كل بيئة وزمن ) .

وقد عرفها صاحب كشف الظنون تعريفاً (١) خرج به عن التعاريف التقليدية المألوفة وراعى الحقيقة الواقعة فقال:

«علم الاحتساب علم باحث عن الأمور الجادية بين أهل البلد من معاملاتهم التي لا يتم التمدن بدونها من حيث اجراؤها على القانون المعدل مجيث يتم التراضي بين المتعاملين وعن سياسة العباد بنهي عن المذكر وأمر بالمعروف مجيث لا يؤدي إلى مشاجرات وتفاخر بين العباد مجيث ما رآه الخليفة من الزجر والمنع ومباديه بعضها نقص وبعضها أمور استحسانية ناشئة عن رأي الخليفة ، هذا مع غض النظر عما في هذا الثعريف من ركاكة وتفكك في العبارة . أما ابن تيمية فقد حدد مهمة المحتسب بقوله :

وأما المحتسب فله الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر بما
 ليس من اختصاص الولاة والقضاة وأهل الديوان ونحوهم »

والحد الفاصل بين اختصاصات هذه السلطات المتعددة الادارية والقضائية هو حد عرفي في رأي ابن تيمية لا شرعي فقد تكون

<sup>(</sup>١)وقد وجدنا هذا التعربف عند ابن بسام كما فقله الدكتور الحسيني في بحثه .

بعضها أوسع صلاحية واختصاصاً في بلد وأضيق في بلد آخر كما قال (ص٩) (١١) . ثم عمد تقي الدين ابن تيمية الى تجديد أعمال المحتسب على وجه أدق فقال :

و ويأمر المحتسب بالجمعة والجماعات وبصدق الحديث واداء الأمانات وينهى عن المنكرات من الكذب والحيانة وما يدخل في ذلك من تطفيف المكيال والميزان والغش في الصناعات والبياعات والديانات ونحو ذلك » (ص ١١)

ماذا يقابل الحسبة في النظام الحديث ? :

يجاول بعض الباحثين في الحسبة أيضا أن يفتشوا عما يقابلها في نظامنا الحديث. ويتبين للباحث في هذا الموضوع أن ما كان يقوم به المحتسب من أعمال موزع في الدولة الحديثة في وزارات ومضالح متعددة فنها ما تقوم به شرطة البلدية في المدن ومنها ما تقوم به وزارة التموين أو الاقتصاد والتجارة أو الصناعة ومنها ما يقوم به التفتيش في وزارة الصحة وفي وزارة التربية ومنها

<sup>(</sup>١) اعتبرنافي ترقيم الصفحات الطبعة التي اخرجتها دارالكتب العربية سنة ٧ - وقد منالها بمقدمة وهي تطابق طبعة المكتبة العلمية بالمدينة المنورة اذا أضفت الى كل رقم صفحتين تقريباً .

ما تقوم به الشرطة الأخلاقية وغير هذه أيضًا من الادارات أو الوزارات ولذلك لم يكن ثمة سبيل إلى مثل هذا التحديد .

## الأصل التاريخي :

أول ما يذكر في هذا الباب ما ورد في صحيح مسلم من ﴿ أَنَ الرَّسُولُ عِبْرَالِيُّهُ مَرَ عَلَى صَبَّرَةً طَعَامُ فَأَدْخُلُ يِدُهُ فَيَهَا فَنَالَتَ أصابعه بللاً فقال ما هذا يا صاحب الطعام فقال أصابته الساءيا رسول الله قال أفلا جعلته فوق الطعام كي يراه الناس من غش فليس منا ﴾ كما يذكر أيضاً أن الرسول عليه السلام ولى سعيدبن سعيد بن العـــاص على السوق بعد فتح مكة وإن الحلفاء الراشدين كانوا يتولون أمر السوق أو تكلون أمره إلى من يولونه عليها لمراقبتها. وقد ولى عمر بن الخطاب أم الشفاء الانصارية على السوقوقدقيل بهذه المناسبة أنه ربما ولاها أموراً تتعلق بالنساء'' إن هذه الحوادث تدل على أن تطبيق مبدأ الأمر بالمعروف والنمى عن المنكر في الرقابة على الأسواق كان أمراً مرعباً من ولاة أمور المسلمين ولا يغير من هذا الأصل ولا يعارضه أن يكون

<sup>(</sup>١) راجع الجزء الاول من كتابالتراتيب الادارية لعبد الحي الكتاني .

المسلمون قد وجدوا بعد فتح البلاد الأخرى تنظيما للأسواق اقتبسوا منه ضمن حدودهذا المدأ. ذلك أن من خصائص الحضارة الإسلامية أنها كانت تصدر عن مبادىء وانجاهات وتقتبس ما نجده صالحاً أقتباس تمثل لااقتباس تقليد في إطار مبادئها واتجاهاتها وعلى هذا لا نوى رأي من يقول أن نظام الحسبة من أساسه نظام مقتبس من الحضارة البيزنطية أو غيرها لأن المسلمين وجدوا في البلادالتي كان يحكها البؤنطون موظفا يشرف على السوق فاقتبسوا هذا النظام وأخذوه ، دون أن تكون لهم في ذلك سابقة أو خطة أو مندأ و لأن العرب \_ على حدقول الدكتور تقولا زيادة لم یکن لهم ما یقدمونه بدیلا عنها ه<sup>(۱)</sup> وقد ناقش هذا الرأی الدكتور إسحاق موسى الحسيني في البحث الذي نشرته له مجلة ( المسلمون ) مناقشة موفقه (۲) .

<sup>(</sup>١) الحسبة والمحتسب في الاسلام نصص جميعها وقدم لها الدكتور نقولا زيادة ١٩٦٢ اص ٣١ .

<sup>(</sup>٣) مجلة (المسلمون) التي يصدرها المركز الاسلامي في جنيف المدد ٣٠٤ من العام ١٣٨٤ هـ ١٩٦٤م

# التأليف في الحسبة :

إن الدين كتبوا في الحسبة من المؤلفين فريقان: أحدهما أفردها بالبحث وخصها بكتاب أو رسالة خاصة وفريق آخر أدخاوها في كتبهم التي شملت موضوعاً أعم منها.

## فمن هذا الفريق الثاني :

(۱) الماوردي الشافعي وأبويعلى الحنبلي في كتابيها المتشابهين (الأحكام السلطانية) وهما متعاصران كما هو معروف. وما كتباه هو من أقدم ما كتب عن الحسبة وكتاب الاحكام السلطانية هو كتاب في ( الحقوق العامة ) أو ( القانون العام ) على حد تعبيرنا الحديث، ويشتمل على ما يسمى اليوم بالحقوق الدستورية والادارية والدولية والحسبة فصل من فصول كل من هذين الكتابين القيمين . ويبدو لي من الموازنة بين ما كتبه كل منها في كتابه عن الحسبة أن القاضي أبا يعلى احتذى أثر الماوردي ترتيباً ونصا مع اضافات قليلة تتعلق بالمنهب الحنبلي حينا مجتلف المذهبان مع اضافات قليلة تتعلق بالمنهب الحنبلي حينا مجتلف المذهبان الشافعي والحنبلي في الحكم .

<sup>(</sup>١) توفي الماوردي سنة ٥٠٪ ه وابويعلي سنة ٨ه٤ه

- (٢) ومن هؤلاء الامام الغزالي فقد ضمن كتاب الأحياء
   ( ج ٢ ) فصولاً عن الحسبة وآدابها .
- (٣) ومنهم ابنخلدون في مقدمته فقد ذكر الحسبة باعتبارها
   ولاية من الولايات وخطة من خطط الامامة والحلافة .
- (٤) ومنهم النويري في كتابه نهاية الارب (ج٦) ، وما في
   كتابه منقول نقلًا حرفياً عن الماوردي .
- (ه) ومن المعاصرين عبد الحي الكتاني في كتابسه النادر المثال ، الشامل لجميع أسس الحضارة ومرافق الدولة في أصولها الاسلامية الأولى . وقد عقد للحسبة فصلا صغيراً من فصول كنابه الضخم المؤلف من جزئين كبيرين، والذي بناه على كتاب لمؤلف سابق هو ( الدلالات السمعية على ما كان في عهد رسول الشرائي من الحرف والصنائس والعالات الشرعية لأبي الحسن الحزاعي (۱) وغة كتب أخرى تضمنت كلاماً عن الحسبة

<sup>(</sup>١) كلا الكتابين ليس خاصاً بالحسبة كما توهم عبارة الدكتور اسحاق الحسيني . كما أن اسم مؤلف التراتيب الادارية ورد في محشم محرفاً أو ناقصاً ، والصواب ما ذكرناه هنما . وهو الاسم الذي اشتهر به في بلده وعند معاصريه .

(كالمدخل) لابن الحاج، وأصل موضوعـــه البدع وانكارها و ( إغاثة الأمة ) للمقريزي، و ( صبح الاعشى ) للقلقشندي ( ج ١٠ ) وغيرها .

أما الذين ألفو في الحسبة وأفردوها بالتأليف فنذكر منهم من وصلت الينا مؤلفاتهم ، ونخص منها ما طبع حتى الآن :

١ - نهاية الرتبة في طلب الحسبة لعبد الرحمـــن بن نصر الشيزري المتوفى ٥٨٩ه ( ١١٩٣ م ) وهو معاصر لصلاح الدين الأيوبي ، شامي الوطن شافعي المذهب .

وقد تضمن الكتاب (٤٠) باباً ، أربعة منها عامسة تتعلق بالأسواق والطرقات والمكاييسل والموازين وبالمباحث العامة المتعلقة بالمحتسب وواجباته ، وسائر الأبواب تتضمن الحسبة على الحرف والصناعات كالحبازين والجزارين والطباخين والعطارين والدلالين والحياطين والصاغة والصيارف والحماسات والحجامين والاطباء والمجبرين والصيادلة ومؤدبي الصبيان ، وغير هؤلاء من أصحاب المهن . وقد اشتمل كل باب من هسنده الابواب على تفصيلات دقيقة تتعلق بالمهنة المبحوث عنها وتعليات واجبة الاتباع رعاية للنظافة ومنع الغش والمصلحة العامة وقد نشر هذا الكتاب

لاول مرة الاستاذ السيد البــــاز العريني وطبع في القاهرة سنة ١٣٦٥ ه ( ١٩٤٦ م ) .

وهذا الكتاب هو المصدر الاساسي لكثير بمن ألف في الحسبة من بعده كما سنبين .

٧ - معالم القربة في أحكام الحسبة لمحمد بن محمد القرشي ، المشهور بابن الاخوة ، المتوفى سنة ٧٢٩ هـ ( ١٣٣٩ م ) وقد تضمن كتابه سبعين بابا ، واقتبس جميع كتاب الشيزري بنصه وضمنه كتابه ثم زاد عليه ، وقد طبعه أحد المستشرقين من أساتذة جامعة كبريدج مع ترجمته الى الانكليزية وعلق عليه وفيه كثير من اللحن العامي ، ولا ندري أهو من الأصل أم من الناسخ ?

٣ - نهاية الرتبة في طلب الحسبة لابن بسام ( وهو غـــير المؤلف الأندلسي صاحب الذخيرة ) ، ويقع في ١١٨ باباً . وقد نشرت منه مختارات في مجلة المشرق ( ١٩٠٧ المجلد ١٠ )، ومنه نسخة مخطوطة في المكتبة الوطنية بالقاهرة وفي المتحف البريطاني ويبدو أن المؤلف أغـــار كذلك على كتاب الشيزري حتى في

عنوان الكتاب ، ثم أضاف اليه أبراباً أخرى ؛ وحبذا لو نشر هذا الكتاب فانه أوسع الثلاثة وأشملها .

إ - آداب الحسبة لمحمد بن أحمد السقطي المالقي ، وهو أندلسي عاش حتى أوائل القرن الثاني عشر للميلاد ، وقد نشره مستشرقان فرنسيان في باريز سنة ١٩٣١ ، كما نشر أحدهما ثلاث رسائل أخرى في الحسبة لمؤلفين أندلسيين هم: محمد بن أحمد ابن عبدون الاشبيلي ، وابن عبد الرؤوف ، وعمر بن عثان الجرسيفي .

ومنها أيضاً كتاب الحسبة لجمال الدين يوسف بن عبد الهادي ، المثرفي سنة ٩٠٩ هـ (١٥٠٣م ) من علماء دمشقويذكر الدكتور اسحاق الحسيني أنه طبع في بيروت ١٩٣٧ .

#### الابحاث الحديثة

١ ــ من أوائل من كتبوا في موضوع الحسبة في عصرنا ،
 الاستاذ محمد كرد علي ( رحمه الله ) في مجلة ( المقتبس ) العامية
 النفيسة ، التي كانت تصدر بدمشق ، وذلك في سنـــة ١٩٠٨
 ( المجلد ٣ ج ٩ ) .

٢ ــ ومن المستشرقين الاستاذ ليفي بروفنسال ، وكات

متخصصاً بتاريخ الاندلس والمغرب ، وله فيه مؤلفات قيمة ، ونشر بعض كتب الحسبة المخطوطة وقدم لها ، وقد حضرت له عاضرات في الحضارة الاسلامية في الاندلس ، تحدث في بعضها عن الحسبة وذلك في مدرسة اللغات الشرقية في باريزسنة ١٩٣٧.

٣ ـ عبد الرزاق الحصان من بغــــداد ١٩٤٦ . ذكره الدكتور الحسيني في بحثه ، ولم نطلع عليه .

إلى كتور نقولا زيادة ، فقد جمسع نصوصاً مختارة في الحسبة لأحد عشر مؤلفاً ، وقدم لها بدراسة قيمة في نحو(٥٠) صفحة تشتمل على آراء وتحقيقات هامسة في الموضوع ، وتمتاز بكثرة المراجع (١).

 <sup>(</sup>١) المطبعة الكاثوليكية في بيروت ١٩٦٧ ، وآسف اني لم أكن مطلعاً عليها حين كتبت مقدمة لطبعة جديدة لكتاب الحسبة .

( ١٤٤٠ هـ ١٨٠٥ م ) . وبترجمة لاثنين من أعلام المحتسبينوهما المقريزي صاحب الحطط ، والعيني شارح البخاري .

7 – الدكتور اسحاق موسى الحسيني في بحث نشرته مجلة ( المسلمون (۱) ) التي تصدر في جنيف ، وفيه تحقيقات علمية واستعراض للمراجمع ، وهو يشير الى بحث هام شامل يعده الاستاذ السيد الباز العربني الذي كان طبع عام ١٩٤٦ كتاب نهاية الرتبة للشيزري .

لأزهر وغيرها المجاث تشرت أبجاث ومقالات كثيرة في مجلة الأزهر وغيرها من المجلات تقتضي من الباحثين تفصيلها وجمعها لمعرفة ما فيها من جديد في الموضوع .

# مناهج التأليف في الحسبة

اتبع المؤلفون في الحسبة منهجين: ففريق منهم كتب في قواعد الحسبة ومبادئها فبينوا أصلها الشرعي وقواعدها الفقهية من شروط المحتسب واختصاصاته وحدود سلطته الفاصلة بينه وبين الولايات الأخرى ، كالقضاء والمظالم وآدابه وما إلى ذلك من أحكام نستطيع أن نعتبرها بحثاً حقوقياً فقهياً عاماً ومن

<sup>(</sup>١) ايلول ١٩٦٤ وكانون الثاني ه١٩٦٠ .

هؤلاء من اقتصر على مذهب واحد من المذاهب الفقهية ، ومنهم من يذكر أقوال المذاهب الأخرى . وقد يوردون أدلة الأحكام ويزج بعضهم البحث الفقهي الحقوقي بالروح الصوفية الأخلاقة .

من هذا الفريق من المؤلفين الذين عــالجوا ( نظرية الحسبة ونظامها ) : الماوردي الشافعي وأبو يعلى الحنبلي، والغزالي وابن تيمية ،وهما قد مزجا بجثها الحقوقي الفقهي بالأخلاق والتصوف . ومنهم ابن خلدون والنويري والقلقشندي .

أما المنهج الذي سلكه الفريق الآخر من المؤلفين فيختلف اختلافا كبيراً عن المنهج الأول، ذلك انه يعالج الناحية التطبيقية العملية للحسبة ، فيستعرض أنواع المهن والحرف ، وضروب الصناعات ومنكرات الطرق والأسواق ، وما يتصل بذلك من المقاييس من موازين ومكاييل . وينبه المؤلفون على ما يجب أن تكون عليه هذه الأعمال والمهن، وما على القائمين بها من التزامات تكون عليه هذه الأعمال والمهن، وما على القائمين بها من التزامات وواجبات كا ينبهون على ما محصل فيها من أنواع الغش والتدليس وسوء المعاملة .

وهذا هو المنهج الذي سلكه الشيزري ، وابن الاخرة وابن

بسام في مؤلفاتهم . ولهذا النوع من الكتب فوائد عظيمة ، ذلك أنها تعطي صورة عن الأحوال الاقتصادية في عصر مؤلفها ، وعن كثير من العادات الاجتاعية في المأكل والملبس وغيرهما ، وتفسح الجال للباحث الاجتاعي من الوجهة الاجتاعية ، واللغوي من الوجهة اللغوية . ولكن يجب الحذر من الوقوع في غلط كبير ينشأ من أن هؤلاء المؤلفين الذين قد مختلفون بيئة وعصراً ، ينقل بعضهم من بعض ؛ فيجب أخذ هذا الأمر بعين الاعتبار عند البحث والاستنتاج .

# نماذج من كتب الحسبة ( العملية ) من كتاب ( نهاية الرتبة في طلب الحسبة ) للشيزدي في النظر في الاسواق والطرقات

ينبغي أن تكون السوق في الارتفاع والاتساع على ما وضعته الروم قديمًا، ويكون من جانبي السوق إفريزان يمشي عليها الناس في زمن الشتاء ، إذا لم يكن السوق مبلطاً . ولا يجوز لأحد من السوق إخراج مصطبة دكانه عن سمت أركان السقائف إلى الممر الأصلي ، لأنه عدوان على المارة يجب على المحتسب إزالته والمنع من فعله لما في ذلك من لحوق الضرر بالناس .

و يجعل لأهل كل صنعة منهمسوقاً يختص به ، وتعرف صناعتهم فيه ، فان ذلك لقاصدهم أرفق ولصنائعهم أنفق . ومن كانت صناعته تحتاج إلى وقود نار ، كالحباز والطباخ والحداد ، فالمستحب أن يبعد حوانيتهم عن العطارين والبيزازين (١) لعدم الجانسة بينهم وحصول الأضرار .

\* \* \*

وينبغي أن يمنع أحمال الحطب وأعدال (٢) التبن وروايا (٣) الماء وشرائج (٤) السرجين والرماد ، واشباه ذلك من الدخول إلى الأسواق ، لما فيه من الضرو بلباس النساس . ويأمر جلابي الحطب والتبن ونحوهم ، إذا وقفوا بها في العراص أن يضعوا الأحمال عن ظهور الدواب ، لأنها إذا وقفت والأحمال عليها أضرتها ، وكان في ذلك تعذيب لها ، وقد نهى رسول الله عليها عن تعذيب الحيوان لغير مأ كله ويأمر أهل الأسواق عن تعذيب الحيوان لغير مأ كله وأعدال الأسواق

<sup>(</sup>١) باثعر الأقمشة من البز وهو النسيج . (٢) جمع عدل وهو الحل سمي كذلك لتعادل الحملين على ظهر الدابة . (٣) جمع راوية . (٤) الشريحة قفص أو وعاء كبير يصنع من سعف النخل وما يشبه ، يوضع على ظهر الدابة ليحمل فيها ، وهي مستعملة في بلاد الشام بالسين المهملة . والسرجين الروث والزبل . (٥) الوارد في الحديث هو النهي عن تعذيب الحيوات مطلقاً ، حتى في حال ذبحه للأكل بإحداد السكين وإراحته ، وغير ذلك ولعذا فلا معنى لهذا الاستثناء . واغا النهي عن ذبحه أصلاً لغير الأكل وأما النهي عن التعذيب فعام مطلق .

بكنسها وتنظيفها من الأوساخ والطين المجتمع ، وغير ذلك مما يضر بالناس ، لأن النبي يَرَاكِنُهُ قال : لا ضرر ولا ضرار .

#### \* \* \*

وأما الطرقات ودروب المحلات فلا يجوز لأحد إخراج جدار داره أو دكانه فيها إلى الممر المعهود . وكذلك كل ما فيه أذية أو إضرار على السالكين ، كالميازيب الظاهرة من الحيطان في زمن الشتاء، وبحاري الأوساخ الظاهرة من الدور في زمن الصف إلى وسط الطريق ، بل يأمر المحتسب أصحاب الميازيب أن يجعلوا عوضهم سيلًا محفوراً في الحائط مكاساً مجري فيه ما السطح، وكل من كان في داره مخرج للوسخ إلى الطريق ، فانه يكلفه سده في الصف ، ومحفر له في الدار حفرة مجتمع بها .

# من كتاب معالم القربة في أحكام الحسبة لابن الاخوة القرشي

ومن جملة ما ذكره في فصل منكرات الأسواق وهو مختلف في نصه بعض الاختلاف عما كتبه الشيزري قوله ، وهو أطرف وأكثر تفصيلا :

و كذا طرح الكناسة على جواز الطريق وتبديد قشور البطيخ ، أو رش الماء بحيث يخشى منه التزلق والسقوط ؛ وكذا إرسال الماء من المزاريب المخرجة من الحائط إلى الطرق الضيقة فإن ذلك ينجس النياب ، ويضيق الطريق، وكذا ترك مياه المطر والأوحال في الطرق من غير كسح ؛ فذلك كله منكر وليس يختص به شخص معين، فعلى المحتسب أن يكلف الناس القيام به ».

فصل في الحسبة على الفرانين والخبازين ينبغي أن يأمرهم المحتسب برفع سقائف أفرانهم ، ويجعل في سقوفها منافس واسعة للدخان ، ويأمرهم بكنس بيت النار في

كل تعميرة ، وغسل البسلت وتنظف مائسه ، وغسل المعاجن وتنظيفها ، ويتخذ لها أبراشاً كل برش عليه عودان مصلبان لكل معجنة . ولا يعجن العجان بقدمه ولا بركبته ولا برفقه الأن في ذلك مهانة للطعام ، وربما قطر في العجين شيء من عرق إبطيه أو بدنه ، ولا يعجن إلا وعلمه ملعبة ضقة الكين ويكون ملثماً أيضًا لأنه ربما عطس أو تكلم فقطر شيء من بصاقه أو مخاطه في العمن ، و بشد على جينه عصابة بيضاء لئيلا يعرق فيقطر منه شيء ؛ ومجلق شعر ذراعيه لئلا بسقط منه شيء في العجين . وإذا عجن في النهار فليكن عنده إنسان على يده مذبة يطرد عنه الذباب . ويعتبر عليهم المحتسب ما يغشون بـــه الحبز من الكركم والزعفران وما يجرى مجراه ، فإنها يور دان وجه الحيز . ومنهم مَن يغشه بالحمص والفول كما ذكرنا . ويازمهم ألا مخبزوه حتى يختمر ، فإن الفطير يثقل في الميزان والمعدة وكذلك الطبة مثل الكون الأبض والكمون الأسود والسميم والبانسون ونحو ذلك ، ولا يخرجون الحبز من بيت النار حتى ينضج نضجًا 

وظيفة رسماً يخبزونه في كل يوم لئلا مختل البلد عند قلة الخبز . ويتفقد الأفران في آخر النهار ولا يمكن أحد من صناع الحبز من المبيت في أكيسة العجين ولا مكان فرش العجين ويأمرهم بنشرها على حبال بعد نفضها وغسلها في كل وقت .

ويآخذ المحتسب على فرانين (١) الحبر البيتوتي (٢) لعظم حاجة الناس الهم . ويأمرهم بإصلاح المداخن وتنظيف بلاط الفرن بلكانس في كل ساعة من اللباب المحترق والرماد ، لئلا يلصق في أسفل الحبر منهشيء ويجعل بين يديه علام (٣) يعلم به أخبازالناس لئلا يختلط عليه أطباق العجين فلا يعرف . وينبغي أن يجعل السمك بمعزل عن الحبر لئلا يسيل شيء من دهنه على الحبر ، ولا يأخذ من العجين زيادة عما جعل له ، والله أعلم .

<sup>(</sup>١) هذا الحطأ في عدم حذف نون المضاف شائع في جميع الكتاب كا نجد أخطاء كثيرة شالعة فيه بوجه عام ، فاما أن يكون المؤلف عامياراما أن يكون من الناسخ . (٧) وأما لفظ « البيترتي » فهو لفظ معروف في الشام في مقابل « السوقي» وهو الخبز الذي يكون عجينه مقدماً من أصحابه وليس على الفران الا تقطيعه أرغفة وانضاجه في الفرن .

<sup>(</sup>٣) رأينا انها بالعين المعملة وهي في الاصل المطبوع بالمين المعجمة .

# الحسبة لابن تيمية منهجه ومزاياه

إن كتاب ابن تيمية رحمه الله في الحسبة يتميز بصفات خاصة من سائر ما رأينا من كتب الحسبة، وتبرز فيه شخصيته وطريقته الخاصة ، فمن مزاياه في كتابه هذا :

(أ) أنه ربط موضوع الحسبة بمفهوم الدولة العام في مقدمة كتابه ، ذلك أنه بين أن لا بد للانسان من تنظيم المجتمع وإقامة الدولة عقلاً وشرعاً وأن محداً عليه وبعث بافضل المنهاج والشرائع ، وإن قيام الناس بالقسط من أهم مساجات من أجله هذه الشريعة ، وإن قوام (الولايات) أي الحكم أو الدولة وغاينها الامر بالمعروف والنهي عن المنكر . ثم ذكر أنواع الولايات واختصاصانها إلى أن

وصل إلى ( ولاية الحسبة ) فعدد موقعها من الولايات أو السلطات الاخرى .

(ب) وعالج ابن تيمية موضوع الحسبة من حيث المبدأ أو النظرية لا من حيث التطبيق معالجة شاملة متاسكة يستطيع القارىء أن يخرج منها إذا تتبعها بإمعان بنظرة شاملة ومبدأ عام . فكانت عنايته بالمبادىء والكليات أكثر من عنايته بالتفصيلات والجزئيات ، وما أورده من التفصيلات كان شرحاً لمبدأ أو تطبيقاً وتفصيلالقاعدة كلية .

(ج) ويلاحظ أنه أضاف إلى بحث قواعد الحسة الحقوقية بحث المؤيدات الضامنة لتنفيذها وهي العقوبات التي تكفل تنفيذ أو امر المحتسب ، فقال في مقدمة فصل العقوبات :

د الامر بالمعروف والنهي عـن المنكر لا يتم إلا بالعقوبات الشرعية ، فإن الله يزع بالسلطان مـا لا يزع بالقـرآن ، وبحث في أنواع العقوبات ، وناقش بعض المسائل الهامة فيها . وأضاف اليه كذلك بعد العقوبات فعلاً يوضح فيه الأحوال والشروط التي يتم بها الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، من الوجهة العملية بجيث لا ينشأ عن ذلك فتنة أشد ، وشر أكثر ، وناقش في هذا الفصل مسائل اجتاعية وواقعية دقيقة .

وختم فصول كتابه أخيراً بفصل رائع مبتكر \_ من حيث وجوده في هذا المكان من كتــاب الحسبة \_ وهو يتضمن الشروط النفسية والحلقة للاحتساب ، أو الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر إذ ينتقل في هذا البحث إلى النظر في الدوافع إلى الإثم والمنكر ، وفي الدوافع كذلك إلى إنكاره . فيتحدث عن النفوس وكيف أنها : وتويد الاستعلاء على الغير والاستثثار دونـــه ، وكنف أنها : ولا تحب اختصاص غيرها بالأمور المشتهاة، سواء أكانت حلالًا أم حَراماً ، وكيف أنه : ﴿ إِذَا وَقَعَ الْاَخْتُصَاصَ ــسواء في الأمور المباحة أو المحرمةـــحصل الظلم والبخل والحسد ، ،وأن ﴿ أمور الناس تستقيم في الدنيا معالعدل الذي فيه الاشتراك في أنواع الإثم أكثر مما تستقيم معالظلم في الحقوق و إن لم تشترك في إثم ، . وهكذا يسترسل

ابن تيمية في بيان الآثار النفسية للظلم ودواعي النفوس إلى الظلم ، فقد ينكر إنسان منكراً على بعض الناس ، فاذا أشركوه في ذلك المنكر انقلب معهم ، وذلك لأن دافعه الحقيقي إلى الإنكار في بادىء الأمر ، إنما كان لكراهيته اختصاصهم دونه بذلك الإثم لا لدافع ديني مخلص ، فلما أشركوه ترك الإنكار وصار عوناً لهم . ويسترسل ابن تيمية في هذه التحليلات النفسية الرائعة التي ستحق دراسة خاصة منفردة .

وهكذا يختم ابن تيمية مجنه الفقهي الحقوقي في الحسبة بفصل أخلاقي يدخل فيه إلى أعماق النفوس، ويعالج بواعثها ويحاول توجيهها وتهذيبها وكشفها وتجليتها على حقيقتها ليتمكن الإنسان من مراقبة نفسه وحسن معالجتها ورياضتها ليكون عمله خالصاً لوجه الله ولا سيا في مجال الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

(د) وكانت معالجة ابن تيمية لموضوع الحسبة معالجة شخصية لم ينقل فيها من كتب غيره ، ولا كان مقلداً أو مقتفياً أثر سابقيه في التأليف ، كما فعل عـــد من المؤلفين في هذا

الموضوع ، ولابن تيمية في مثل هذا الموضوع طريقة خاصة ب فهو كثير الاستشهاد بالكتاب والسنة في دعم آرائه أو الآراء التي ينقلها . وهو لا يقتصر في عرض موضوعة على رأي مذهبواحد من المذاهب الفقهية بل ينقل مختلف الآراء ويذكر أدلتها ويناقشها ويرجع ما يراه أقوى عجة وهو في مناقشته دقيـــق عميق لا يكتفي بظواهر النص حتى يغوص إلى مناط العلة فيه وإلى قرائنـــــه وأسباب وروده وظروف تطبيقه ، كما سيبدولنــــا مثلًا في مناقشة الحديث الصحيح الوارد في امتناع النبي مُلِلِّيْهِ عن التسعير في المدينة. وعلى هذا فهو يخرج عن دائرة النصوص المذهبية المحدودة إلى دائرة المذاهب الاسلامية والأدلة الأصلية من الكتاب والسنة . وهذا بما تفرد به من بين الذين ألفوا في موضوع الحسة .

( م ) ومن أهم مزايا ابن تيمية في كتابه هذا ، أنه عني عناية خاصة بالجانب الاقتصادي العام أو النظري من الحسة ، وتوسع فيه وفصله تفصيلًا لم نره عندغيره من المؤلفين. ونستطيع أن نقول أنه أبرز في هذا القسم من كتابه جانباً حسلام على الدولة ـ م ٧ - ٩٧ -

من أهم جو أنب الاقتصاد الاسلامي وعالج مشكلة من أدق المشكلات التي تتطلع النفوس ولا سيا في هذا العصر. إلى حلها وإلى معرفة موقف الاسلام منها ، وهي مشكلة مدى تدخل ولي الأمر أو الدولة في النشاط الاقتصادي الفردى.

لا شك أن عرض النظام الاقتصادي الشامـــل في الاسلام ليس محله كتب الحسبة ، ولذلك فلا ينبغي لنا أن نترقب مثل هذا العرض هنا في كتاب الحسبة . لأن جزئيات هذا النظام مبعثرة في فصول كتب الفقه المتضمنة لطرائق اكتساب الملكية وأحكام الزكاةوالحراج والمعادن والركاز وإحياء الموات والشركات التجادية والزراعيسة وغير ذلك من الابحــاث . ولكن الموضوع الهام الذي عرضه ان تيمية في كتابه في الحسبة يتصل كما قلت بالمسألة الهامة التي يفصل حلها بين مختلف المذاهب الاقتصادية في هذا العصر . ومن الغريب أن الذين كتبوا في عصرنا البعث القيم الذي كتبه شيخ الاسلام ابن تيمية مع أنه

يحدد معالم واضعة لوجهة الاقتصاد الاسلامي وموقفه من مسألة تدخل الدولة، لا من حق الملكية وتقييده فحسب بل من النشاط الاقتصادي بوجه عام ، وقد كان له في بحثه هذا نظرات اقتصادية نافذة ومبتكرات سبق بها عصره كإشارته لقانون العرض والطلب ، واعتباره العمل ذا قيمة اقتصادية ، وإطلاق لفظ تسعير الأعمال بناء على هذه النظرة بدلاً من تعبير تحديد الاجور، وعثه في حالة الحصر (أي حصر البيع بأناس مخصوصين ) وحسالة تواطؤ البائعين ، وبحثه عن أثر تحديد السعر تحديداً تعسفاً في إخفاء السلع وغير ذلك من النظرات الاقتصادية كما سنبين بشيء من التفصيل .

إن مزايا كتاب الحسبة لابن تيمية التي بدت لنا كما عرضناها تجعل هذا الكتاب متميزاً من سائر أبحاث الحسبة والحسب المؤلفة فيها وتجعله جديراً بافراده بالبحث والاستفادة منه واستثار ما تضمنه من نظرات وآراء واجتهادات ، وهذا ما سنحاوله في مختنا هذا .

# وظائف المحتسب واختصاصاته

ويأمر المحتسب بالجمعة والجماعات ، وبصدق الحديث وأداء الامانات، وينهى عن المنكرات من الكذب والحيانة ومايدخل في ذلك من تطفيف المكيال والميزان والغش في الصناعات والبياعات (١) والديانات ونحو ذلك » . ( ص ١١ )

ثم يأخذ في تعداد بعضالامور التي ذكرها ويتكم عنكل واحد منها بإيجاز في مثل قوله :

والغش يدخل في البيوع بكتمان العيوب وتدليس السلع

<sup>(</sup>١) ورد في اللسان البياعة : السلمة .

مثل أن يكون ظاهر المبيع خسيراً من باطنه ، كالذي مر عليه النبي عَلِيقَةً وأنكر عليه .

و يدخل في الصناعات مثل الذين يصنعون المطعومات من الحبر والطبخ والشواء وغـــــير ذلك ، أو يصنعون الملبوسات كالنساجينوا لحياطين ونحوهم، أو يصنعون غير ذلكمن الصناعات فيجب نهيهم عن الغش والحيانة والكتان . »

• ومن هؤلاء الكياوية الذين يغشون النقود والجواهر والعطر وغير ذلك فيصنعون ذهباً أو فضة أو عنبراً أو مسكماً أو جواهر أو زعفراناً أو ماء ورد أو غير ذلك ، يضاهون به خلق الله ... ( ص ١٢ ) .

هذا كل مساتحدث عنه ابن تيمية في موضوع الغش في البيوع والصناعات وفي تطفيف المكيال والمسيزان وهذه هي الموضوعات التي توسع فيها الذين كتبوا في الناحية العملية من الحسبة . ولكن ابن تيمية توسع في موضوعات أخرى أهم منها تتصل بالمبادىء والقواعد و تعالج أصلا من الاصول ومسألة من كبريات المسائل ، وهي مسألة ( التدخل الاقتصادي ) كايسمها الاقتصاد الحديث . وإليكم ما أوضعه في هذا الموضوع :

### العقود المحرمة :

يبدأ المؤلف في تعداده للمنكرات الاقتصادية بالعقود المحرمة ومثل عقود الربا والميسر مثل بيع الغرر ... وكذلك النجش وهو أن يزيد في السلعة من لا يريد شراءها ... وكذلك المعاملات الربوية سواء كانت ثنائية أو ثلاثية إذا كان المقصود فيها جميعها أخذ دراهم بدراهم أكثر منها إلى أجل. والثنائية ما يكون بين اثنين ، مثل أن يجمع إلى القرض بيعا أو إجارة أو مساقاة أو مزارعة ... والثلاثية مثل أن يدخل بينها عللًا للربا يشتري السلعة منه آكل الربائم يبيعها المعطي للربا إلى أجل ثم يعيدها إلى صاحبها بنقص دراهم يستفيدها المحلل .

وهذه المعاملات منها ما هو حرام باجماع المسلمين ، مثل التي يجري فيها شرط لذلك أو التي يباع فيها المبيع قبل القبض الشرعي أو بغير الشروط الشرعية أو يقلب فيها الدين على المعسر فان المعسر يجب إنظاره ولا يجوز الزيادة عليه بماملة ولا غيرها باجماع المسلمين. ومنها ما قد تنازع فيه بعض العلماء لكن الثابت عن النبي الشيوالصحابة والتابعين تحريم ذلك كله. » (ص١٤٠١٣) ويتحدث المؤلف بعد ذلك استطراداً في العقود الزراعية

كاجارة الارض والمساقاة والمزارعة وما فيها من اختلاف بين الفقهاء ( ص ۲۲ ، ۲۵ ) .

#### \* \*

وهنا ينتقل ابن تيمية إلى بحث مسائل اقتصادية هامة لاتزال حتى اليوم شاغلة لاذهان الباحثين الاقتصاديين ، وعلى صعيدها تتصارع المذاهب الاقتصادية والسياسية وبدافعها تقوم الحركات الاجتاعية ، فمن أبرز هذه المسائل :

هل للدولة أن تحدد أسعار السلم? وإذا كان التحديد مقبولاً فهل هو عام أم مقصور على حالات خاصة ?

هل الملكية الفردية مطلقة ? أم أن للدولة أن تقيدها أحياناً بل أن تنتزعها منه بشن أو بدون ثمن دون اختيسار صاحبها أحياناً أخرى ?

هل للدولة أن تقيد عمل الانسان وفعاليته الاقتصادية ? هل لها أن تحدد أجرة عمله ? هل لها أن تجبره على العمل أحياناً ؟... إلى غير ذلك من المسائل التي تدخل كلها في مبدأ عسام هو : مدى تدخل الدولة في نشاط الفرد الاقتصادي ، في ملك وتصرفه وفي عمله ومهنته . وإليكم آراء ابن تيمية أو على الاصح

موقف الشريعة الاسلامية في هذه القضية كما يراه ابن تيمية في كتاب الحسة .

## الحرية هي الأصل :

يتجلى من استعراض ما كتبه ابن تيمية في كتاب الحسبة من آرائه وآراء الفقهاء على اختلاف مذاهبهم أن حرية النملك والتصرف بالملك هي القاعدة العامة والاصل في الاسلام، وذلك طبعاً في حدود القواعد التي حددتها الشريعة للتملك وطرائق كسبه وللنصرف في هذا الملك. وليس هذا موضع عرض هذه القواعد لاننا لا نتصدى الآن للكتابة في جملة النظام الاقتصادي في الاسلام ، وإنما نلخص ونوضع الآراء التي عرضها ابن تيمية في كتاب الحسبة ، وخاصة ما يتصل منها بمدأ تدخل الدولة في كياب الحسبة ، وخاصة ما يتصل منها بمدأ تدخل الدولة أو ولي الامر .

فبدأ الحرية الاقتصادية هو المبدأ الذي انطلق منه ابن تيمية والفقهاء الذين نقل عنهم ، ثم دار البحث حول تحديد الاحوال التي تقيد فيها هذه الحرية لمصلحة راجعة سواء أكانت عامة أم خاصة . ولذلك كانت عناية ابن تيمية في تحديد ما يستثنى من الاصل عظيمة ، لان الحلاف في مقدار هذا الاستثناء وحدوده

وعلله وأسبابه، وهنا تبدّو براعة ابن تيمية في تحديد دائرة تدخل الدولة أو ولي الامر .

لس من مهمتنا هنا أن نذكر الادلة من الشريعة الاسلامية على ما قلنا، وإنما نذكر منها بعض ما أورده ابن تسمة في كتاب الحسة . فمن ذلك الحديث المتضمن استنكاف الني والله عليه عن التسمير لما غلا السعر في المدينة في عهــده وسيأتي نصه . ومنها قوله بعد أن قسم السعر إلى ظالم وعادل : ﴿ فَاذَا تَضْمَنَ ظَلْمَالْنَاسُ وإكراههم بغير حق على البيع بثمن لا يرضونه ، أو منعهم مما آباحه لهم فهو حرام، وإذا تضمن العدل بين الناس مثل إكراههم على ما يجب عليهم من المعاوضة بثمن المثل ، ومنعهم ما مجرم علمهم من أخذ زيادة على عوض المثل ، فهو جائز بل واجب . . ( ص ١٦ ) « فاذا كان الناس يبيعون سلعهم على الوجه المعروف من غير ظلم منهم ، وقد ارتفع السعر إما لقلة الشيء وإمالكثرة الحُلق فهذا إلى الله ، فالزام الحُلق أن يسعوا بقسمة بعسها إكراه بغير حق ، ( ص ١٦ ) . وقال أيضاً ﴿ لان إحبار الناس على ( ص ٣٣ ) . وقال أيضاً :

و إن الناس مسلطون على أموالهم ، ليس لأحد أن يأخذها
 أو شيئًا منها بغير طيب أنفسهم ، إلا في المواضع التي تلزمهم ).
 ( ص ٣٠ ) وقال أيضًا :

« والمسألة الثانية التي تنازع العلماء فيها في التسعير، أن لا يحد الأهل السوق حد لا يتجاوزونه مع قيام الناس بالواجب، فهذا منع منه جمهور العلماء، حتى مالك نفسه في المشهور عنه ونقل المنع أيضاً عن ابن عمر وسالم والقاسم بن محمد » (ص ٣٢،٣١) ثم روي عن آخرين جواز التسعير بوجه عام وروي عن مالك التسعير على الجزادين » (ص ٣٢).

« وإذا كانت حاجة الناس تندفع إذا عملوا ما يكفي الناس محيث يشتري إذ ذاك بالثمن المعروف، لم محتج إلى تسعير، وأما إذا كانت حاجة الناس لا تندفع إلا بالتسعير العادل ، سعر عليم تسعير عدل لا وكس ولا شطط » (ص ٤٢).

ومن مناقشة ابن تيمية للموضوع يتبين أن الأغة المجتهدين يتفاوتون في رأيهم في الميل إلى إطلاق الحرية أو تقييدها فيا عدا الأحوال المتفق فيها على التقييد للضرورة . ونلاحظ ذلك في عرضه لآراء الشافعي ومالك وأصحابه في مسألة من يبيع بسعر أنقص من سعر السوق المتعارف عليه ، هل يمنع أم لا فالشافعي ارتأى عدم المنع ومالك رأى المنع ، وكل منها استند إلى اجتهاد شخصي لعمر .

وأحسن طريق نتبعه لبيان رأي ابن تيمية في موقف الاسلام من إطلاق حرية الأفراد في المجال الاقتصادي أو تقييدها هو أن نذكر تفصيل الحالات التي رأى فيها ضرورة التقييد للمصلحة العامة ومن ذلك يتبين المجال الذي تبقى الحرية فيه مطلقة ومدى هذا المجال سعة وضقاً (١).

### التسعير والاجبار على البيسع:

يذكر ابن تيمية عدة حالات يرى فيها – كما يرى غيره من فقهاء المذاهب – ضرورة تحديد الاسعار ، بل إجبار أصحاب

<sup>(</sup>١) ملاحظة: ان ما قمنا به في بحثنا هو عرض آراء ابن تيمية والمخاول البحث عن الآراء الفقهية المختلفة في مصادرها الاصلية من كتب المذاهب المعتمدة ، اللهم الا في قضة واحدة سيجدها القاريء ، لأن ذلك يحتاج الله وقت طويل ، وهو أمر نعتقد مع ذلك بضرورة القيام به ويأتي بعده مناقشة آراء ابن تيمية من الوجهة الفقهية ، ولعل بعض المختصين المنصرفين الى الدراسات الفقهية يتولون مثل هذا العمل في نطاق استخراج آراء المذاهب ، وأدلتهم في هذه الموضوعات ، ولا سيا القائمين على مشروعات الموسوعات الفقهية .

السلع على بيعها ، ومن هذه الأحوال :

### (١) حاجة الناس الى السلعة:

و لولي الأمر أن يكره الناس على بيع مسا عندهم بقيمة المثل عند ضرورة الناس إليه ، مثل من عنده طعام لا مجتاج اليه والناس في مخصة ، فانه يجبر على بيعه للناس بقيمة المثل . ولهذا قال الفقهاء : من اضطر إلى طعام الغير أخده منه بغير اختياره بقيمة مثله ، ولو امتنع من بيعه إلا بأكثر من سعره لم يستحق إلا سعره . » (ص ١٥)

وقال أيضاً بعد أن قسم السعر إلى ظالم وعادل :

و وأما الثاني – أي السعر العادل – فمثل أن يمتنع أرباب السلع من بيعها مع ضرورة الناس اليها إلا بزيادة على القيمة المعروفة ، فهنا يجب عليهم بيعها بقيمة المثل ، ولا معنى للتسعير إلا إلزامهم بقيمة المثل فيجب أن يلتزموا بما ألزمهم الله به ، (ص ١٦) ، وهو يعزو مثل هذا الرأي لأصحاب أبي حنيفة : وقال أصحاب أبي حنيفة لا ينبغي للسلطان أن يسعر على الناس إلا إذا تعلق به حق ضرر العامة ... ، ( ص ٣٩) .

وينقل مثل ذلك عن الشافعي إذ يقول :

و وأبعد الأثمة عن إيجاب المعاوضة وتقديرها هو الشافعي ومع هذا فانه يوجب على من اضطر الانسان إلى طعامه أرب يعطيه بثمن المثل ، ( ص ٣٩ ) .

وقال أيضاً بمناسبة الكلام عن تواطؤ البائعين مع حاجـــة الناس إلى ما عندهم :

« وما احتاج إلى بيعه وشرائه عموم الناس فانه يجب أن لا يباع إلا بشمن المشـــل ، إذا كانت الحاجة إلى بيعه وشرائه عامة . » ( ص ١٩ )

وقال أيضاً: ﴿ وَمَا احْتَاجَ اللَّهِ النَّاسُ حَاجِبَةً عَامَةً فَالْحَقَّ فيه لله ﴾ ( ص ٣٨ ) .

وتعبير ( حق الله ) في التشريع الاسلامي يقـــــابل تعبير ( الحق العام ) في التشريعات العلمانية المعاصرة .

### (٢) الاحتكار :

وتشتد الحاجة إلى التسعير ، بل إلى الإجبار على البيع في حالة الاحتكار مع حاجة الناس إلى المادة المحتكرة:

و ومثل ذلك\_أي من حيث كونه منكراً ينع\_ الاحتكار

لما مجتاج إليه الناس لما روى مسلم في صحيحه: ( لا يحتكر إلا خاطى، ) فان المحتكر هو الذي يعمد إلى شراء ما مجتاج اليه الناس من الطعام فيحبسه عنهم ويريد إغلاءه عليهم وهو ظلم للخلق المشترين. ولهـذا كان لولي الأمر أن يكره الناس على بيع ما عندهم بقيمة المثل ... النح » ( ص ١٥ ) .

وقال أيضاً: « وهل يبيع القاضي على المحتكر طعامه من غير رضاه . قيل هو الاختلاف المعروف في مال المديون. وقيل يبيع ههنا بالاتفاق ، لأن أبا حنيفة برى الحجر لدفع الضرد العام . » ( ص ٣٩ )

وهكذا يرى ابن تيمية أو من نقل عنهم من الفقهاء تطبيق الحجر الذي هو تقييد حق التصرف بالملك في حالة الاحتكاد ؟ وذلك لدفع الضرر العام الذي يمكن أن يلحق بالناس في حال ترك المحتكر حراً في تصرفه فيا يملك .

## (٣) حالة الحصر :

حصر البيم باناس مخصوصين أمر قد تلجأ البــــ الدول والمجتمعات قديمـــــا وحديثاً بالنسبة لبعض المواد أو في بعض

الظروف والأحوال ، بصرف النظر عن حصول ذلك بحق لفائدة المستهلكين أو حصوله استبداداً وتحكاً واستغلالاً . إن مثل هذه الحالة قد تمكن البائعين الذين حصر بهم البيع من رقب المستهلكين المشترين. وهذه الحالة التي عالج حلها ابن تيمية فقال: و وأبلغ من هذا أن يكون الناس قد التزموا أن لا يبيع الطعام أو غيره إلا أناس معروفون – أن لا تباع تلك السلع إلا هم ثم يبيعونها فلو باع غيرهم ذلك منع إماظاماً لوظيفة تؤخذ من البائع أو غير ظلم لما في ذلك من الفساد (۱) – فهنا يجب التسعير عليهم بحيث لا يبيعون إلا بقيمة المثل ، ولا يشترون أموال عليهم بحيث لا يبيعون إلا بقيمة المثل ، ولا يشترون أموال إذا كان قد منع غيرهم أن يبيع ذلك النوع أو يشتريه ، فلو سوغ

<sup>(</sup>١) ان هذه الجلة التي وضعناها بين خطين جلة اعتراضية يقرر فيها المؤلف أمرا واقعا ولا يبدي فيها وأيا ، أو يعطي حكما حتى أنه يذكر فيها حالتين للحصر، حالة كونه ظلما بسبب مبلغ من المال يأخذه ولي الأمر من المائع ، وهذا معنى ( الوظيفة ) أي مبلغ محدد يؤخذ منه ، والحالة الثانية هي كون الحصر لحكمة مشروعة. ولابن تيمية جمل معقدة متداخلة من هذا القبيل تغلب عليه فيها الفكرة ، فلا يلقي بالا باللفظ والأسلوب . ويلاحظ كذلك ما في قوله في آخر الجلة الاعتراضية هلا في ذلك من الفساد .

لهم أن يبيعوا بما اختاروا ، ويشتروا بما اختاروا كان ذلك ظلماً للخاق من وجهين، ظلماً للبائعين الذين يويدون بيع تلك الأموال وظلماً للمشترين منهم . والواجب إذا لم يمكن دفع جميع الظلم أن يدفع الممكن منه ، فالتسمير في مثل هذا واجب بلانزاع ، وحقيقته إلزامهم أن لا يبيعوا أو يشتروا إلا بثمن المثل ، وهذا واجب في مواضع كثيرة من الشريعة . فإنه كما أن الإكراه على البيع لا يجوز إلا بحق ، يجوز الإكراه على البيع بحق في مواضع . » ( ص ١٧ )

## (٤) حالة تواطؤ البائعين :

من الحالات التي رأى ابن تيمية فيها ضرورة تحديد السعر تواطؤ البائمين وتآمرهم على المشترين طمعاً في الربح الفاحش، ويمكن كذلك تصور حالة أخرى هي تواطؤ المشترين إذا كانوا محدودين، وهذا ما أوضحه صاحب كتاب الحسبة في قوله:

« ولهذا منع غير واحد من الفقهاء ، كابي حنيفة وأصحابه القُسَّام(١) الذين يقسمون العقار وغيره بالأجرة أن يشتركوا فنهم إذا اشتركواوالناس محتاجون اليهم أغلوا عليهم الأجر، فنع

<sup>(</sup>١) القسام جمع قامم .

البائعين الذين تواطؤوا على أن لا يبيعوا إلا بثمن قدروه أولى وكذلك منع المشترين إذا تواطؤوا على أن يشتركوا فيا يشتريه أحدهم حتى يهضموا سلع الناس أولى ، ( ص ١٨ ) .

وتذكرنا هذه الحالة التي وصفها ابن تيمية بجالة معروفة في العصر الحديث باسم (الكارتل) وفي حكمهـــــــا كذلك تــــــــا الشركات المنتجة المعروفة باسم (الترست).

#### حذف الوسطاء المستغلين:

إن من العوامل المصطنعة الاستغلالية التي تندس مع العوامل الطبيعية الأصلية ، وتحدث ضرراً يلحق بالمنتجين فيدني من قيمة بضاعتهم ، وبالمشترين والمستهلكين فيرفع عليهم سعر البضاعة ، الوسيط الطفيلي المستغل الذي يربع لمجرد الوساطة دون عمل أو جهد . وهذا ما أشارت إليه أحاديث نبوية وذكره الفقهاء من عتلف المذاهب وأوضحه ابن تسمة في قوله :

« ومن المنكرات تلقي السلع قبل أن تجيء إلى السوق فان النبي يَرَاقِيَّةٍ نهى عن ذلك لما فيه من تغرير البائع ، فانه لا يعرف السعر فيشتري منه المشتري بدون القيمة » . (ص ١٤) ، وقد ورد في الحديث النهي عن «تلقي الركبان » فقد روى البخاري:

وعن نافع عن ابن عمر أنهم كانوا يشترون الطعام من الركبان على عهد الذي يُرَافِينَ فبعث عليهم من يمنعهم أن يبيعوه حتى يؤدوه إلى رحالهم » أي حتى يهبطوا إلى السوق ، كما ورد في الحديث النهي عن أن يبيع حاضر لباد ، ونقل ذلك ابن تيمية فقال :

و نهى الذي عَرَاقِ أن يبيع حاضر لباد (١) وقال دعوا الناس برزق الله بعضهم من بعض ، وقيل لابن عباس ما قوله : يبيع حاضر لباد ؟ قال لا يكون له سمساراً . وهذا نهي عنه لما فيه من ضرر المشترين ، فان المقيم إذا توكل للقادم في بيع سلعة مجتاج الناس الها والقادم لا يعرف السعر ضر ذلك المشتري ، فقال النبي عَرَاق الناس ، يرزق الله بعضهم من بعض ، (ص١٥) وقال في موضع آخر :

<sup>(</sup>١) الحاضر هو ساكن الحضر وهو هنا السمسار الحضري الذي يتصدى «للبادي» وهو ساكنالبادية القادم منها يبيعلهبضاعته ويربح فضلالسعوين. (٢) أي من أكثر من طريق أي من طرق أو روايات متعددة .

التوكل له ... ونهى عن تلقي الجلب ، وهـــذا أيضاً ثابت في الصحيح من غير وجه . » (ص ٤٠) . ومن هـذا القبيل أيضاً «النجش وهو أن يزيد في السلعة من لا يريد شراءها »(ص١٣)

## طريقة التسعير ومتى يكون اجباريا :

قال ابن تيمية في بيان طريقة تحديد السعر: « وأما صفة ذلك عند من جوزه ، فقال ابن حبيب ينبغي للامام أن يجمع وجوه أهل سوق ذلك الشيء ويحضر غيرهم استظهاراً على صدقهم ، فيسألهم كيف يشترون وكيف يبيعون فينازلهم إلىما فيه لهم وللعامة سداد حتى يرضوا ، ولا يجبرون على التسعير ولكن عن رضى ، وعلى هذا أجازه من أجازه .

قال أبو الوليد (الباجي): ووجه ذلك أنه بهذا يتوصل إلى معرفة مصالح الباعة والمشترين ويجعل الباعة في ذلك من الربح ما يقوم بهم ولا يكون فيه إجحاف بالناس ؛ وإذا سعر عليهم من غير رضي بما لا ربح لهم فيه أدى ذلك إلى فساد الأسعار وإخفاء الأقوات وإتلاف أموال الناس » ( ص ٣٣ ) .

أما حالة الإجباد على البيع بسعر محدد فهي في حالة امتناع البائعين من بيع ما يجب عليهم بيعه :

و وأما إذا امتنع الناس من بيع ما مجب عليهم بيعه فهنا يؤمرون بالواجب ويعاقبون على تركه . وكذلك من وجب عليه أن يبيع بثمن المثل فامتنع أن يبيع إلا بأكثر منه فهذا يؤمر بما يجب عليه ويعاقب على تركه بلاريب » (ص ٣٣):

# البيع بأنقص من السعر:

يعالج ابن تيمية في جملة ما عالج من مشكلات مسألة البيع بسعر أنقص من السعر العام وهي مسألة معروفة وتحدث في هذا العصر مشكلة أيضاً في بعض الأحوال الحاصة .

قال ابن تيمية : ﴿ وقد تنازع العلماء في التسعير في مسألتين احداهما إذا كان للناس سعر غال ، فأراد بعضهم أن يبيع بأغلى من ذلك فانه يمنع منه في السوق في مذهب مالك . وهل يمنع من النقصان ؟ على قولين لهم . وأما الشافعي وأصحاب أحمد كابي حفص العكبري والقاضي أبي يعملى والشريف أبي جعفر وأبي الحطاب وابن عقيل وغيره ، فمنعوا من ذلك .

واحتج مالك بما رواه في موطئه ... أن عمر بن الخطاب مر بحاطب بن أبي بلتعة وهو يبيع زبيباً له بالسوق ، فقال له عمر:

إما أن تزيد في السعر وإما أن ترفع من سوقنا. وأجاب الشافعي وموافقوه بما رواه فقال: حدثنا .... عن عمر أنه مر بحاطب بسوق المصلى وبين يديه غرارتان فيها زبيب ، فسأل عن سعرها فسعر له مُدَّين لكل درهم ، فقال له عمر: حدثت بعير مقبلة من الطائف تحمل زبيباً ، وهم يعتبرون سعرك فإما أن ترفع السعر وإما أن تدخل زبيبك البيت فتتبعه كيف شت ، فلما رجمع عمر حاسب نفسه ، ثم أتى حاطباً في داره فقال إن الذي قلت عمر حاسب نفسه ، ثم أتى حاطباً في داره فقال إن الذي قلت اللك ليس بمعرفة مني ولا قضاء وإنما هو شيء أردت به الحير لأهل البلد فعيث شئت فبع ، وكيف شئت فبع .

قال الشافعي: وهذا الحديث مقتضاه ليس مجلاف ما رواه مالك ، ولكنه روى بعض الحديث أو رواه عنه من رواه وهذا أتى بأول الحديث وآخره (١) وبه أقول لأن الناس مسلطون على أموالهم ليس لأحد أن يأخذها أو شيئًا منها بغير طيب أنفسهم إلا في المواضع التي تلزمهم وهذا ليس منها . (٣٠،٧٩)

<sup>(</sup>١) والمعنى كما يبدو لنا: وهذا أي الراوي أتى بأول الحديث وبآخره وبه أقول أي أن الشافعي رحمه الله يقول بما انتهى اليه الكلام في قصة عمر من اطلاق الحرية للبائع .

ثم يزيد ابن تيمية على ما نقله بنقل بعض التوضيحات الهامة نقسلًا عن المالكية فيقول: وعلى قول مالك قال أبو الوليد الباجي الذي يؤمر من حط عنه أن يلحق به هو السعر الذي عليه جمهور الناس ، ( ص ٣٠).

ثم يستثني كذلك من هذه القاعدة المستوردين من خارج السوق فيقول:

و وأما الجالب ففي كتاب محمد لا يمنع الجالب أن يبيع في السوق دون الناس و (ص ٣١). ويستثنى كذلك القمع والشعير فينقل عن ابن حبيب من المالكية قوله:

و وأما الجالب للقمح والشعير فيبيع كيف شاء » . بل قد يؤدي ذلك إلى تنزيل سعر الآخرين ، فتام كلامه : و إلا أن لهم في أنفسهم حكم أهل السوق إن أرخص بعضهم تركوا وإن كثر المرخص قيل لمن بقي إما أن تبيعوا كبيعهم ، وإما أن ترفعوا » المرخص قيل لمن بقي إما أن تبيعوا كبيعهم ، وإما أن ترفعوا » (أي من السوق ) ، ثم يبين أن كل هذا في المتاثلات ، أما اختلاف السعر بسبب اختلاف النوع فذلك أمر آخر » (ص٣١)

مناقشة ابن تيمية لمسألة التسعير:

يورد ابن تيمية ثلاثة آراء في هذا الموضوع :

١ - القائلون بالتسعير مطلقاً قال ابن تيمية : و واحتج أصحاب هذا القول بأن هذا مصلحة للناس بالمنع من إغلاء السعر عليهم والإفساد عليهم ، قالوا ولا يجبر الناس على البيع إنما يمنعون من البيع بغير السعر الذي يحده ولي الأمر على حسب مايرى من المصلحة فيه للبائع والمشتري ، ولا يمنع البائع ربحاً ولا يسوغ له منه ما يضر بالناس » ( ص ٣٢ ) . من هم أصحاب هذا القول ? قال : و وذكر أبو الوليد عن سعيد بن المسيب وربيعة بن أبي عبد الرحمن وعن يحيى بن سعيد أنهم أرخصوا فيه ، ولم يذكر ألفاظهم » ( ص ٣٢ ) .

٧ — القائلون بنع التسعير مطلقاً ولم يذكر الفقهاء الذين أخذوا بهذا الرأي ، ولكنه ناقشهم مناقشة دقيقة ، وأوضع ظروف المدينة الاقتصادية حين ورد الحديث المشعر بعدم التسعير . فقال : « ومن منع التسعير مطلقاً عتجاً بقول النبي عليه (أن الله هو المسعر القابض الباسط ، وإني لأرجو أن ألقى الله وليس أحدمنكم يطلبني بظلمة في دم ولا مال ) ، فقد غلط فان هذه قضية معينة ليست لفظاً عاماً وليس فيها أن أحداً امتنع من بيع يجب عليه أو طلب في ذلك أكثر من عوض المئل .

ومعاوم أن الشيء إذا رغب الناس في المزايدة فيه فاذا كان صاحبه قد بذله كما جرت به العادة، ولكن الناس تزايدوا فيه فهنا لا يسعر عليهم ، . ثم أعقب هذا الكلام ببيان حال المدينة حنثذ فقال :

و المدينة كا ذكرنا إنما كان الطمام الذي يباع فيها غالباً من الجلب، وقد يباع فيها شيء يزرع فيها ، وإنما كان يزرع فيها الشعير فلم يكن البائعون ولا المشترون ناساً معينين ولم يكن هناك أحد مجتاج الناس إلى عينه أو إلى ماله ليجبر على عمل أو على بيع ، (ص ٣٤).

ويضف بعد هذا قوله: « وكان إكراه البائعين على أن لا يبيعوا سلعهم إلا بشمن معين إكراها بغير حق ؛ وإذا لم يكن يجوز إكراههم على أصل البيع ، فاكراههم على تقدير الثمن كذلك لا يجوز » (ص ٣٤).

ويزيد هذا الموضوع توضيحاً في موطن آخر فيقول: د والسعر لما غلا في عهد النبي ﷺ وطلبوا منه التسمير فامتنع لم يذكر أنه كان هناك من عنده طعام امتنع من بيعه بل عامة من كانوا يبيعون الطعام ، إنما هم جالبون يبيعونه إذا هبطوا السوق » ( ص ٤٠ ) .

وقال في موطن آخر عن أهل المدينة على عهد رسول الشيرية و أنه لم يكن عندهم من يطحن و بخبز بكراء ، ولا من يبيع طحيناً ولا خبزاً ، بل كانوا يشترون الحب ويطحنونه ويخبزونه في بيوتهم ، فلم يكونوا يحتاجون إلى التسعير ، وكان من قدم بالحب باعه فيشتريه الناس من الجالين . ولهذا قال النبي بيرية البلب مرزوق والمحتكر ملعون وقسال لا مجتكر إلا خاطيء . ، ( ص ٢٧ )

ولابن تيمية حجمة من الحديث النبوي أيضاً في الموضوع وذلك في مسألة من احتاج إلى حصة شريك في عبد يويد عتقه ، فقد نص الحديث على وجوب تقويم ثمن العبد ليعرف ثمن حصة الشريك ويتمكن الشريك الآخر من شرائها وهذا ما احتج به ابن تيمية على ما نعي التسعير فقال : « وأما من تعين عليه أن يبيع فكالذي كان النبي على قدر له الثمن الذي يبيع به ويسعر عليه كا في الصحيحين عن النبي الله قال :

(من أعتق شركاً له في عبد وكان اه من المال ما يبلغ بمن المبد قوم عليه قيمة عدل لا وكسولا شطط فأعطى شركاه حصصهم وعتق عليه العبد). فهذا لما وجب عليه أن يملتك شريكه عتق نصبه الذي لم يعتقه ليكل الحرية في العبد قدر عوضه بأن يقوم جميع العبد قيمة عدل، لا وكس ولا شطط ويعطى قسطه من القيمة .... ثم يقول:

و فاذا كان الشارع بوجب إخراج الشيء من ملك مالكه بعوض المثل لحاجة الشريك إلى إعتاق ذلك ، وليس المالك المطالبة بالزيادة عن نصف القيمة ؛ فكيف بمن حاجته أعظم من الحاجة إلى إعتاق ذلك النصيب ، مثل حاجة المضطر إلى الطعام واللباس وغير ذلك . وهذا الذي أمر به النبي برائي من تقويم الجميع بقيمة المثل هو حقيقة التسعير ، ( ص٣٤ و ٥٠) ويستند ابن تيمية كذلك الى مثال الشفعة فيقول: وكذلك يجوز للشريك أن ينتزع النصف المشفوع من يد المشتري بثمن المثل الذي اشتراه به لا بزيادة ، التخلص من ضرر المشاركة والمقاسمة ، وهذا ثابت بالسنة المستفيضة وإجماع العلماء وهذا إلزام له بأن يعطيه ذلك الثمن لا بزيادة ، لأجل تحصيل

مصلحة التكيل الواحد فكيف عاهو أعظم من ذلك (ص٣٥) ولابن تيمية في مواطن أخرى من كتابه مثل هذه المناقشات في تأييد رأيه في جواز التسعير في المواطن التي تقتضيه وهكذا نرى أن ابن تيمية استطاع أن يجدد الظروف الاقتصادية التي كانت تحيط بالمدينة حين ورد الحديث ، وأن يفرق بين السوق المغلقة التي لا يمكن الجلب إليها من الحارج ، والمادة فيها محصورة محدودة وحاجة الناس قائمة وطمع البائعين المتزايد يوفع السعر باستمراد ، والسوق المفتوحة التي يمكن الجلب اليها من الحارج حين ارتفاع السعر ، والمادة ليست محدوده بل هي تسد الحاجة ويمكن زيادتها كذلك .

وهكذا يصل ابن تيمية الى الرأي الثالث في موضوع التسعير: ٣ - رأى القائلين بجواز التسعير في أحوال خساصة بل بوجوبه أحياناً وهو رأي أكثر الفقهاء وهو الرأي الذي دافع عنه المؤلف في مجثه كله . فأصحاب هذا الرأي خسالفوا الفريق الذي قال بالتقييد الدائم المطلق كا خالفوا الذين قالوا باطلاق الحرية للناس في كل الأحوال ، وهذا ما فعله ابن تيمية في الرد على الفريقين كما يينا فيا تقدم من الكلام .

وينقل ابن تيمية في عدة مواطن من كتابه نقولاً عن الأغة المجتهدين تتضمن جواز التسعير في مواطن خاصة ، بل جواز الاجبار على البيع في بعض الأحيان فما نقله عن الشافعي قوله: و ولهذا قال الفقهاء إذا اضطر الانسان إلى طعام الغير كان عليه بذله له بثمل المثل فيجب الفرق ( لعلها التفريق ) بين من عليه أن يبيع وبين من ليس عليه أن يبيع . وأبعدالأغة عن إيجاب المعاوضة وتقديرها هو الشافعي ، ومع هذا فإنه يوجب على من اضطر الانسان إلى طعامه أن يعطيه بثمن عرجب على من اضطر الانسان إلى طعامه أن يعطيه بثمن عاجة ، ولهم فيه وجهان » ( ص ٣٨ و ٣٩ ) .

ويبدو من نقول ابن تيمية أن الشافعي بمن يضيقون جداً عالات التسعير والتقييد ويرون الأخذ بمبدأ الحرية إلا في مواطن استثنائية محدودة جداً. وقد مر بنا آنفا كلامه في التعليق على قصة همر والرد على الامام مالك مع التاس العذر له . وينقل كذلك عن أبي حنيفة وأصحابه فيقول:

﴿ وَقَالَ أَصْحَابُ أَبِي حَنْيُفَةً لَا يَنْبُغِي لَلْسَلْطَانَ أَنْ يُسْعَرَعَلَى

الناس إلا إذا تعلق به حق ضرر العامة ، ثم يقول معقباً : « وهذا على قول أبي حنيفة ظهاهر حيث لا يرى الحجر على الحر، وكذا عندهما أي عند أبي يوسف ومحد... ، ثم يقول: «وهل يبيع القاضي على المحتكر طعامه من غير رضاه، قيل هو الاختلاف المعروف في مال المديون، وقيل يبيع همنا بالاتفاق لأن أبا حنيفة يرى الحجر لدفع الضرر العام . » (ص ٣٩) وأما المالكية فيبدو من نقول ابن تيمية لآرائهم أنهم أميل إلى التقييد المصلحة من الشافعية والحنفية .

\* \* \*

# حالات انتزاع الملكية بعوض أو بدون عوض

إن التسعير الذي تحدث عنه ابن تيمية و لحصنا فيا سبق آداءه فيه ، لا يقتضي دامًا الاجبار على البيع أي نزع الملكية بعوض فقد يقترن بهذا الاجبار ، وقد لا يقترن بحسب الأحوال ؟ ولذلك عمدنا إلى استخراج ما قاله في موضوع ( الاجبار على البيع)والحالات التي مجوز فيها هذا الاجبار استثناء من الأصل ذلك أن الأصل في الشريعة الاسلامية كما قال الشافعي فيا نقله عنه ابن تيمية وأثبتناه آنفا و أن الناس مسلطون على أموالهم ليس لأحد أن ياخذها أو شيئًا منها بغير طيب أنفسهم إلا في المواضع التي تلزمهم » . فما هي هذه المواضع التي يمكن فيها أخذها منهم بغير طيب أنفسهم إن هذه الحالات محدودة وتحديدها

هو الذي يجعل الأصل ثابتـــاً ، وهو حرية التملك والتصرف ولنستعرض ما ذكره ابن تيمية من هذه الحالات :

## ١ – حالة الضرورة أو حاجة الناس الى الشيء :

ولولي الأمر أن يكره الناس على بيع ما عندهم بقيمة المثل عند ضرورة الناس اليه، مثل من عنده طعام لا يحتاج اليه والناس في مخصة (۱) فانه يجبر على بيعه للناس بقيمة المثل . ولهذا قال الفقهاء من اضطر إلى طعام الغير أخذه منه بغير اختياره بقيمة مثله ، ولو امتنع من بيعه إلا بأكثر من سعره لم يستحق إلا سعره ، (ص ١٥) . قدد يكون الاجبار على البيع بسبب مصلحة عامة كحاجة الناس إلى الأقوات أو مصلحة خاصة راجحة كحاجة إنسان إلى طعام غيره حين لا يكون طعام إلا هذا الطعام ، وقد أورد ابن تيمية على جواز انتزاع الملكية بعوض لمصلحة خاصة راجحة الحديث التالي :

وفي السنن أن رجلًا كانت له شجرة في أرض غيره وكان
 صاحب الأرض يتضرر بدخول صاحب الشجرة ، فشكا ذلك

<sup>(</sup>١) المحمصة : الجـــاعة .

إلى الذي عَلَيْ فأمره أن يقبل منه بدلها أو يتبرع له بها ، فسلم يفعل ، فأذن لصاحب الأرض في قلعها ، وقال لصاحب الشجرة إنما أنت مضار » .

وعقب ابن تيمية على هـذا الحديث بقوله: « فهنا أوجب عند عليه إذا لم يتبرع بها أن يبيعها ، فـــدل على وجوب البيع عند حاجمة المشتري ، وأين حاجة هذا من حاجة عموم الناس الى الطعام » . ( ص ٤٢ )

كما أورد ابن تيمية مثالاً على من يجب عليه البيع من الحديث المتضمن وجوب البيع على من يملك نصف عبد إذا كان شريكه يريد عتقه لإكمال عتقه: « وأما من تعين عليه أن يبيع فكالذي كان النبي عليه الثمن الذي يبيع به وبسعر عليه كما في الصحيحين ». وقد أوردنا سابقاً نص الحديث .

وأورد مثالًا آخر حيث يقول :

و كذلك يجوز الشريك أن ينتزع النصف المشفوع من يد
 المشتري بمثل الثمن الذي اشتراه به . . » ( ص ٣٥ ) .

ويقول أيضًا :

فاذا كان الشارع يوجب إخراج الشيء من ملك مالك بعوض المثل لحاجة الشريك إلى إعتاق ذلك ، وليس للمالك المطالبة بالزيادة على نصف القيمة . فكيف بمن كانت حاجتة أعظم من الحاجة إلى إعتاق ذلك النصيب مثل حاجة المضطر إلى الطعام واللباس وغير ذلك . » (ص ٣٥)

وقال أيضاً: « يجوز الاكراه على البيع بحق في مواضع ، مثل بيع المال لقضاء الدين الواجب والنفقة الواجبة . والاكراه على أن لا يبيع إلا بثمن المشل لا يجوز إلا بحق . ويجوز في مواضع مثل المضطر إلى طعام الغير؛ ومثل الفراس والبناء الذي في ملك الغير فان لرب الأرض أن يأخذه بقيمة المثل لا بأكثر ونظائره كثيرة . » ( ص ١٧ )

#### ٢ - حالة الحاجة الى منافع الاشياء المهلوكة:

قد تكون الحاجة إلى استعمال الأشياء الممتلكة لا إلى أعيانها أي إلى منافعها ، فاذا كانت هنالك حاجة عامة لهذه المنافع التي علكها بعض الناس فعليهم بذلها باجرة عادلة ، قال ابن تيمية :

و ونظير هؤلاء صاحب الحان والقيسارية والحمام إذا احتاج الناس الى الانتفاع بذلك ، وهو إنما ضمنها ليتجر فيها فاذا امتنع — ١٢٩ — الدولة ـ م ٩

من إدخال الناس إلا بما شاء ، وهم محتاجون لم يمكن من ذلك وألزم ببنذل ذلك باجرة المثل كا يلزم الذي يشتري الحنطة ويطحنها ليتجر فيها ، والذي يشتري الدقيق ويخبزه ليتجر فيه مع حاجة الناس إلى ما عنده ، بل إلزامه ببيع ذلك بثمن المثل أولى وأحرى » ( ص ٤٢) .

ويعرض ابن تيمية في موضوع بذل المنافع رأياً يبدو غريباً طريفاً ، إذ يقول :

و فأما إذا قدر أن قوماً اضطروا إلى سكنى في بيت إنسان إذا لم يجدوا مكاناً يأوون اليه إلا ذلك البيت، فعلمه أن يسكنهم. وكذلك لو احتاجوا إلى أن يعيرهم ثياباً يستدفئون بها من البرد، أو إلى آلات يطبخون بها أو يبنون أو يسقون، يبذل هذا مجاناً. وإذا احتاجوا إلى أن يعيرهم دلواً يستقون به، أو قدراً يطبخون بها، أو فاساً محفرون به، فهل عليه بذله بأجرة المثل لا بزيادة فيه قولان للعلماء في مذهب أحمد وغيره، والصحيح وجوب بذل ذلك مجاناً إذا كان صاحبها مستغنياً عن تلك المنفعة وعوضها كا دل عليه الكتاب والسنة . وقال الله تعالى : ( فويل للمصلين الذين هم يواؤون وينعون الماعون) .

وفي السنن عن ابن مسعود قال: كنا نعد الماعون عارية والدلو والقدر والفاس ... وفي الصحيحين عنه عليه أنه قال: « لا ينعن جار على جاره أن يغرز خشبة في جداره » قال ابن تيمية بعد هذا الحديث: « وإيجاب بذل هذه المنفعة مذهب أحمد وغيره . ولو احتاج إلى إجراء ماء في أرض غيره من غير ضرر بصاحب الأرض فهل يجبر ? على قولين للعلماء هما روايتات عن أحمد . والاخبار بذلك مأثورة عن عمر بن الحطاب ، قال للمانع والله لنجرينها ولو على بطنك . » ( ص ٣٦ و ٣٧ )

و المنافع التي يجب بذلها نوعان منها ما هو حق المال كما ذكره في الحيل والإبل وعاربة الحلي ، ومنها ما يجب لحاجة الناس . ، ( ص ٣٧ )

## تعليقنا على كلام ابن تيمية:

إن ما ذكره ابن تيمية من وجوب إسكان المضطر مجاناً وما شابه من الأمثلة التي أوردها كلام موجز وغامض ، ذلك أن ظاهره مخالف للأحكام الفقية في هذا الموضوع سواء عند الحنابلة أو غيرهم . فان كان يقصد رحمه الله وجوب الضافة لمن يمر في بلد ولا يجد مكاناً ينام فيه فهذا صحيح ؟ فقد أوجب بعض الفقهاء

الضافة يوماً وليلة ، أو ثلاثة أيام ؛ وأما إن كان يقصد أن اضطرار أحـــد الناس إلى السكني ، وحب على من علك داراً إسكانه مجاناً فهذا لا يستقيم مع القواعد الفقهـة المعروفة ، وإلا فلماذا ذكر الفقهاء أحكام إجارة الدار للسكني في باب الاجارة وإذاكان الاضطرار وحده موجباً لأخذ أموال الناس مجانباً فكل مضطر يأخذ أيضاطعامه ولباسه وسائر حوائجه بمن تكون عنده بلا ثمن ومن الغريب أنه لم يشترط فقر المضطر إلىالسكني فقد يكون مضطراً إلى السكني ولكنه قادر على دفع أجرةالدار فما الذي يمنعه من استثجارها . وأما ما ذكره من إعارة الماعون كأدوات المنزل فهذا أمر آخر قد يكون من باب الأخــــلاق والآداب ومن باب حقوق الجيران ، لا على أنه من الأمور التي يقضى فيها مجكم قضائي، ووردت فيه أحاديث للترغيب في التعاون والبر بالجيران . ولم يعز ابن تيمية هـــــذا الرأي عزواً واضحاً وصريحًا للامام أحمد بن حنبل وأصحابه أو غيرهم .

وغاية ما نصل اليه في هذه القضية قياساً على ما سبق من الآراء التي أيدها ابن تيمية فيا ذكرناه سابقاً والتي تتضمن إيجاب تقديم الطعام إلى المضطر اليه بشمن المشل أن نقول بوجوب تقديم السكن الزائد على صاحبه إلى المحتاج اليه والمضطر باجرة المثل.

### العم\_ل

لا يكتفي ابن تيمية في خلال بجث، في وظائف المحتسب وأعمال الحسبة ببيان موقف الشريعة من رعاية مصلحة الناس في تحديد أسعار السلع وتقييد حرية تصرف المالك بملكه وإجباره على التخلي عن ملكه حين تقتضي ذلك الضرورة أو حاجة الناس ولكنه يبحث أيضاً في العمل الانساني والفعالية البشرية في الجال الاقتصادي ، وحق الدولة أو ولي الأمر في التدخـــل في هذه الفعالية ، أو في هذا العمل،ولئن كانما قاله فيهذا الموضوع ليس ابتكارأ وإنما أخذه واقتبسه من آراء من سبقه من فقهـاء المسلمين ، فإنه كان مجيـــداً ومبرزاً في هذا الميدان لعنايته بهذا الموضوع الهام الطريف وتجلى فيهذا البحث فهمه العميق للمشكلات الاجتاعية وأتى من الناحية الاقتصادية بطرائف ونظرات سبق مها العصر الحديث.

# العمل واجب اجتاعي – الاجبار على العمل – تحديد الاجور .

إن الأعمال والفعاليات والمهن التي مجتاج الها المجتمع ينظر الها الفقهاء المسلمون – انطلاقاً من المفهوم الاسلامي المستخرج من القرآن والسنة – نظرة اجتاعة وأخلاقية لا نظرة فردية واقتصادية فحسب . ولا مجال هنا لشرح هذه الفكرة وتفصيلها والاستشهاد لها ؟ ولكن أردنا أن نبدأ بهذه الفكرة لتكون أصلا وصلة لما سيأتي من الآراء التي يعرضها ابن تيمية في كتاب الحسة .

#### ١ – وجوب العمل :

قال ابن تيمية:

وأحمد بن حنبل وغيرهم كأبي حامــــد الغزالي وأبي الفرج ابن

الجوزي وغيرهما إن هذه الصناعات — كالفلاحة والنساجةوالبناية وكان قد تكلم عنها — فرض على الكفاية (١) فانه لا تتم مصلحة الناس إلا بها ، . ( ص ١٩ )

وقال أيضاً في وجوب العمل :

د وأيضاً فان بذل منافع الأبدان يجب عند الحاجة كما يجب عند الحاجة كما يجب عند الحاجة تحاليم بينهم عند الحاجة تعليم العلم وإفتاء الناس وأداء الشهادة والحمكم بينهم والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر والجهاد ، وغير ذلك من منافع الأبدان ، . ( ص ٣٧ )

وقد استعمل تعبير ( منافع الأبدان ) في مقابل ( منافع الأموال ) .

<sup>(</sup>١) ان هذا الاصطلاح الاسلامي الفقهي ( فرض على الكفاية أو فرض كفاية ) يفيد معنى قيام الفرد بأمر من الأمور التي يجب أن يقوم بها بعض أفراد المجتمع لحاجة ذلك المجتمع اليها ، ولكن الفرضية ليست مترتبة على فرد بعينه بل على فرد غير معين من ذلك المجتمع ، وإذا لم يقم أحد بهذا الواجب لحق المجتمع كله إثم على هذا التقصير ، فيكون الوجوب قائماً ما دام المجتمع عتاجاً ، وينتهي بقيام من يكفي المجتمع مؤونة ذلك العمل . ان هذا المفهوم الاسلامي مبني على فكرة وحدة المجتمع أو تضامنه وتكافلهوتكامله وقد بنى الامام الشاطبي في كتابه « الموافقات » على هذا المفهوم نظرية في التميم بها الى الفكرة المعروفة اليوم « بالتوجيه المسلكي » .

وبعد أن يشرح ابن تيمية مبدأ حاجة الناس الى خبرة بعض الأفراد وعملهم ينتهى الى قوله :

والمقصود هنا أن هذه الأعمسال التي هي فرض على الكفاية متى لم يقم بها غير الانسان ، صارت فرض عين عليه لا سيا إن كان غيره عاجزاً عنها . ، ( ص ٢١ )

ويخرج المؤلف من هذا المفهوم التضامني للعمل، ومن فكرة وجوب العمل وكونه فرض كفاية بنتيجتين هامتين :

١ -- الأجبارعلى العمل حين الضرورة بتدخل من ولي الأمر.

٢ - تحديد الأجرة في مثل هذه الحالة وأشباهها لئلا يتحكم
 أحد الفريقين بالآخر ، واليكم ما يقوله في هذا الموضوع :

« فاذا كان الناس محتاجين إلى فلاحة قوم أو نساجتهم أو بنائهم صار هذا العمل واجباً مجبوهم ولي الأمر عليه اذا امتنعوا عنه بعوض المثل، ولا يمكنهم من مطالبة الناس بزيادة عن عوض المثل، ولا يمكن الناس من ظلمهم بأن يعطوهم دون حقهم . » ( ص ٢٦ و ٢٢ ) ويضرب لذلك مثلاً فيقول :

«كماذا احتاج الجند المرصدون للجهاد الى فلاحة أرضهم ألزم

من صناعته الفلاحة بأن يصنعها لهم ، فان الجند يلزمون بأت لا يظلموا الفلاح ، كما ألزم الفلاح أن يفلح للجند . ، ( ص ٢٢) وحين تحدث عن تحديد الأسعار وبيان الأحوال التي يجوز فيها التسعير ذكر من جملتها تحديد الأجرة على الصناعة في حالحاجة الناس المها قال :

ومن ذلك أن محتاج الناس الم صناعة ناس مثل حاجة الناس الم الفلاحة والنساجة والبناية ، فان الناس لا بسد لهم من طعام يأكلونه وثياب يلبسونها ومساكن يسكنونها ، . (ص ١٩) فتحديد الأجرة يكون في حسالة الاجباد على العمل ، وهذا ما أوضعه أيضاً في قوله :

و والمقصود هنا ان ولي الأمر ان أجبر أهل الصناعات على ما تحتاج اليه الناس من صناعتهم كالفلاحة والحياكة والبناية فانه يقدر أجرة المثل ، فلا يمكن المستعمل من نقص أجرة الصانع عن ذلك ، ولا يمكن الصانع من المطالبة بأكثر من ذلك حيث تعين عليه العمل ، وهذا من التسعير الواجب . » (ص ٢٥) ويختم كلامه هذا بقوله : و فهذا تسعير في الاعمال ، وسنعود الى شرح أهمية هذا التعبير .

ويذكر ابن تيمية من أحوال تحديد الأجر حاجة الناس الى عمل صاحب الصناعة الذي قد ينجكم فيهم اذا عملم شدة حاجتهم اليه فيقول:

و أن الناس أذا احتاجوا الى الطحانين والحبازين فهذا على وجهين: احدهما أن مجتاجوا الى صناعتهم كالذين يطحنون ومخبزون لأهمل البيوت ، فهؤلاء يستحقون الأجرة وليس لهم عند الحاجة اليهم أن يطالبوا إلا باجرة مثلهم كغميرهم من الصناع . » ( ص ٦٨ )

ثم يذكرالوجه الثاني وهو اجتاع بيع الشيء وصنعته فيقول:

د والثاني ان محتاجوا الى الصنعة والبيع ؛ فيحتاجوا الى من يشتري الحنطة ويطحنها ، والى من مخبزها ويبيعها خبزاً لحاجة الناس الى شراء الحبز من الاسواق، فهؤلاء لو مكنوا ان يشتروا الحنطة المجلوبة ويبيعوا الدقيق والحبز بما شاءوا مع حاجة الناس الى تلك الحنطة لكان ذلك ضرراً عظيماً ... واذا وجب عليهم ان يصنعوا الدقيق والحبز لحاجة الناس الى ذلك ألزموا كما تقدم أو دخلوا طوعاً فيا محتاج اليه الناس من غير إلزام لواحد منهم بعينه ، فعلى التقديرين يسعر عليهم الدقيق والحنطة ، فلا يبيعوا بعينه ، فعلى التقديرين يسعر عليهم الدقيق والحنطة ، فلا يبيعوا

الحنطة والدقيق إلا بثمن المثل ، ولا الحبز إلا بثمن المثل بحيث يربحون الربح بالمعروف من غير اضرار بهم ولا بالناس» (٢٩٥٢٨٥) ويذكر ابن تيمية مثالاً آخر أيضاً لحالة الاحتياج الى العامل أو صاحب الصنعة وضرورة وضع أجرة عادلة بين الطرفين فيقول: وكذلك إذا احتاج الناس الى من يصنع لهم آلات الجهاد من سلاح وجسر للحرب وغيير ذلك ، فيستعمل باجرة المثل لا يمكن المستعملون من ظلمهم ، ولا العمال من مطالبتهم بزيادة على حقهم مع الحاجة اليهم . فهذا تسعير في الأعمال » . (ص٢٦)

# نظرات اقتصادية مبتكرة

لقد تضمن بحث شيخ الاسلام ابن تيمية الذي انطلق فيه من مبدأ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، باعتباره المبدأ الذي تقوم عليه وظيفة المحتسب ، آراء ونظرات اقتصادية هامـــة ومبتكرة، وليس يعنينا الآن أن نرد هذه النظرات إلى مصادرها وينابيعها من الثقافة الاسلامية ابتداء من القرآن والسنة حتى آراء المجتهدين والفقهاء . لأن لابن تيمية على كل حال الفضل في جمع متفرقها وإبرازها وإيضاحها .

#### ١ — السعر

لقد كان الكثير من بحث ابن تيمية في موضوع السعروكانت له فيه جولات طيبة ، فمن ذلك أنه أشار في أثناء كلامه إلى قانون العرض والطلب حينا قال : « وقد ارتفع السعر ، إما لقلة

الشيء وإمسا لكترة الحلق ...» (ص ١٦). ولكن فضله يظهر في اكتشافه وجود عوامل أخرى تؤثر في السعر غير العرض والطلب ، وتلك هي الرغبة في الربح الفاحش التي تدفع إما إلى الاحتكاد ، وإما إلى تآمر البائمين وتواطئهم . وكذلك حالة الحصر ، أي حصر البيع بفئة خساصة من الناس تعطى امتيازاً بحصر البيع بفئة خساصة من الناس تعطى امتيازاً بحصر البيع بفئة الحالة يتعطل عمل قانون العرض والطلب ، وهو ما تنبه الله أيضاً .

## ٢ – آثار التسمير والتدخل .

نبه ابن تيمية الى الآثار التي يمكن أن تنجم عن تدخل ولي الأمر وفرضه على البائمين سعراً جسائراً بحقهم لا تراعى فيه مصلحتهم ؟ فقد نقل عن أبي الوليد الباجي أن ذلك يؤدي إلى فساد الأسعار وإخفاء الأقوات، وإتلاف أموال الناس (ص٣٣) ونقل كذلك عن الاماممالك قوله في معرض الكلام عن التسمير على الجزارين : وإذا سعر عليهم قدر ما يرى من شرائهم ، فلا بأس به ، ولكن أخاف أن يقوموا من السوق » (ص ٣٧). وتحليل ابن تيمية لوضع المدينة وسوقها في العهد النبوي يدل وتحليل ابن تيمية لوضع المدينة وسوقها في العهد النبوي يدل على بصر وحسن تفهم العوامل الاقتصادية . فقد فرق بين السوق

المغلقة التي تتحد فيها كمية السلع ، وقد مجصل فيها حينئذ تحكم من البائعين فيجب التدخل والتسعير ، وبين السوق المفتوحة للجلب من الحارج أو لتنمية المواد في الداخل عن طريق الزرع مثلاً وهذه هي حال المدينة كما أوضح ابن تيمية ، فإن أكثر طعامها كما قال مجلب من الحارج . لقد تجلى في هذا التحليل حسن تفهم المؤلف للموضوع واعتباره العوامل والنتائج الاقتصادية و في ابه الى أهداف النص الشرعي ومراميه دون الوقوف عند ظاهره .

# ٣ – تحديد الاجور وتقويم الاعمال .

ولقد كان سبق ابن تيمية في هذا الجال من الفكر الاقتصادي عظيماً ذلك انه:

(أ) لم يكثف بالبحث في مواطن تحديد الاسعار ، بل بحث كذلك في تحديد أجور الاعمال .

(ب) وانه أقام موازنة بين ما يملكه الانسان من أشياء وسلع هي ما له ،وما يملكه من قدرة أو يبذله من جهد وعمل ، فسمى ما مجصل من ثمرة.اقتصادية من الاولى ( منافع الاموال) وما مجصل من الثانية ( منافع الأبدان ) . وقد أدخل في هذا

القسم حتى الجهود المعنوية ، كالتعليم ونولي القضاء ومــــا إلى ذلك . ( ص ٣٧ )

(ج) والأهم من ذلك انه اعتبر العمل نفسه بنتيجة ذلك ذا قيمة اقتصادية تنظمه هو والسلع التجارية قاعدة واحدة في موضوع السعر . ولذلك استعمل تعبير (تسعير الاعمال) في مقابل (تسعير الاموال) بدلاً من تحديد الاجور ، وان كان استعمل في خلال بحثه (عوض المثل) و (أجرة المثل) .

#### ٤ - النظرة الاجتاعية للعمل:

ونضيف الى هذه النظرات الاقتصادية الراقية للعمل البشري النظرة الاجتاعية للعمل ، فالعمل نفسه الذي هو جهد شخصي للانسان لهصفة اجتاعية كالمال، وللمجتمع علاقة به وليس هو نفسه أيضاً ملكا فردياً مطلقاً منفصلا انفصالاً تاماً عن المجتمع ، وهذا ما أوضحناه سابقاً ، وهو مفهوم إسلامي أصيل ، وبناء على هذه النظرة الاجتاعية للعمل ، فان ابن تيمية بحث في مدى تدخل ولي الأمر في مجال العمل سواء من حيث بذله وتقديمه أم من حيث تسعيره وتقويه .

فالشأن في العمل الذي هو جهد بشري كالشأن في البضاعة

المعلوكة لا يستأثر به صاحبه استشاراً مطلقاً ، ويصل ابن تيمية مقلداً في ذلك فقهاء سابقين إلى حد الاجبار على العمل أي على بذل الجهد والانتاج لمصلحة المجتمع (١) ومن باب أولى إلى تقويه وتسميره على أساس هذا الاعتبار الاجتاعي .

## ميدأ المسدل

ونختم هذه النظرات بالكلام عن مبدأ ينتظم جميع آداء ابن تيمية ويسلك فيها مسلك الدم في العروق وهو المنطلق لكل ما ارتآه أو اختاره من آداء ، وهو مبدأ العدل بين الناس.

ا-يراعي ابن تبمية في إقرار تدخل ولي الامر في تسعير الأحوال والأعمال وفي غير ذلك من ضروب التدخل التي يقوم بها المحتسب استناداً لولايته واختصاصه مبدأ العدل بسين فثتين من الناس قد تطغى احداهما على الأخرى ، فتهضمها حقها، ولا يكون تدخله انتصاراً لفئة على أخرى وتشفياً منها ، ويلاحظ بوضوح في عباراته اعتبار الحق والانصاف للفئتين معاً وذلك في مثل قوله : ها إذا احتاج الناس الى من يصنع لهم آلات الجهاد ، من

Socialisation du travail اليوم في الفرنسية الما يسمى اليوم في الفرنسية

سلاح وجسر للحرب وغير ذلك فيستعمل باجرة المثل لا يمكن المستعماون من ظلمهم ، ولا العال من مطالبتهم زيادة على حقهم مع الحاجة اليهم . » ( ص ٢٦ ) وكذلك في قوله :

« إن ولي الامر ان اجبر أهل الصناعات على ما تحتاج اليه الناس من صناعتهم ، كالفلاحة والحياكة والبنايسة ، فانه يقدر أجرة المثل ، فلا يمكن المستعمل من نقص أجرة الصانع عنذلك ولا يمكن الصانع من المطالبة بأكثر من ذلك حين تعين عليه العمل .» (ص ٢٥) وكذلك في قوله :

« فاذا كان الناس محتاجين الى فلاحة قوم أو نساجتهم أو بنائهم صار هذا العمل واجباً يجبرهم ولي الأمر عليه إذا امتنموا عنه بعوض المثل ولا يمكنهم من مطالبة الناس بزيادة عن عوض المثل ، ولا يمكن الناس من ظلمهم بأن يعطوهم دون حقهم » . ( ص ٢١ – ٢٢ )

وهكذا يبدو أن تدخل ولي الأمر ليس انتصاراً لطبقة في صراع بين طبقتين ، وإنما هو إقامة عدل في مجتمع واحد يتألف من عاملين متنوعين ، ولعل هذه المزية هي إحدى مزايا النظام

الاقتصادي الذي يمكن أن نستنبطه من أحكام الشريعة الاسلامية ومفاهيمها .

٢ - على أن ابن تيمية لم يقتصر في نظره الى مبدأ العدل على تطبيقه في مجال تنازع الناس وفئاتهم في الجـــال الاقتصادي أو التجاري ، بل نظر اليــه في إطاره العام باعتباره أساساً يبنى عليه المجتمع وتقوم عليه الدولة بوجه عام أيا كان دينها .

فقد ذكر في مطلع كتابه أن مبدأ العدل متفق عليه بين الناس :

« فان الناس لم يتنازعوا أن عاقبة الظلم وخيمة ، وعاقبة العدل كريمة » ( ص ٣ ) . ويشير كذلك الى أن الله بعث الرسل وأنزل الكتاب ليقوم الناس بالقسط ، واستشهد بالآية الكريمة : ( لقد أرسلنا رسلنا بالبينات وأنزلنا معهم الكتاب والميزان ليقوم الناس بالقسط ، وأنزلنا الحديد فيه بأس شديد ومنافع للناس ، وليعلم الله من ينصره ورسله بالغيب، إن الله قوي عزيز » ( ص ٤ ) .

ثم يذكر قانوناً اجتماعياً هو دوام الدول أو المجتمعات القائمة على العدل، وعدم دوام المجتمعات والدول القائمة على الظلم فيقول:

و ولهذا يووى: الله ينصر الدولة العادلة وإن كانت كافرة ، ولا ينصر الدولة الظالمة ولو كانت مؤمنة . ، ( ص ٣ ) ويزيد الفكرة إيضاحاً بقوله :

و وأمور الناس تستقيم في الدنيا مسع العدل الذي فيه الاشتراك في أنواع الإنم أكثر بما تستقيم مع الظلم في الحقوق وإن لم تشترك في إثم. ولهذا قيل إن الله يقيم الدولة العادلة ولا يقيم الطالمة وإن كانت مسلمة. ويقال الدنيا تدوم مع العدل والكفر ولا تدوم مع الظلم والاسلام.

وقد قال النيم الله الله الله الله الله وقد قال النيم الله وقطيعة الرحم ؛ فالباغي يصرع في الدنيا وإن كان مغفوراً له مرحوماً في الآخرة. وذلك أن العدل نظام كل شيء ، فان أقيم أمر الدنيا بعدل قامت ، وإن لم يكن لصاحبها من الآخرة من خلاق (١) ومتى لم تقم بعدل لم تقم وإن كان لصاحبها من الاعان ما يجزى به في الآخرة . » ( ص ٨١)

م يشرح ابن تيمية آثار الظلم في النفوس وما يولده و من

<sup>«</sup>۱» أي من نصيب

بغض الغير وحسده وطلب عقابه وزوال الحير عنه » (ص٨١) كما بين أيضاً « إن من شأن النفوس أنها لا تحب اختصاص غيرها بها – أي بالأمور المشتهاة حلالاً كانت أم حراماً – لكن تريد أن يحصل لها ما حصل له » « وأنها تريد الاستعلاء على الغير والاستئثار دونه أو تحسده وتتمنى زوال النعمة عنه ؛ وإن لم يحصل ففيها من إرادة العلو والفساد والاستكبار والحسد ما مقتضاه أنها تختص عن غيرها بالشهوات ، فكيف إذا رأت الغير قد استأثر عليها بذلك واختص به دونها . » ( ص ٧٨ – ٧٩) وهكذا يسترسل ابن تيمية بعد ذلك في بيان أثر الاختصاص والاستئثار .

إن فيما قدمنساه من آراء ابن تيمية المستنبطة من نصوص الشريعة الاسلامية ، وفيما تضمنته مناقشاته من آراء أنمة المذاهب الفقهية في موضوع ( الحرية والتدخل ) في المجال الاقتصادي ما نستطيع أن نخرج منه علاحظات هامة .

أولها: حرص الفقهاء المسلمين على حرية الشخصية الحقوقية للفرد الانساني باعتبار أنالفرد وحدة مستقلة مرتبطة بالله ارتباطا مباشراً باعتباره مخلوقاً وعبداً له دون غيره. لذلك يلاحظ أن

أقوالهم تدور دائماً على حماية حرية الفرد الانساني من الوجهــة الحقوقية وحماية ملكيته وتصرفه بنفسه وبما يملك .

وثانيها: حرص هؤلاء الفقهاء أيضًا على مصلحة ( الجماعة ) أو ( الجمهور ) أو ( العامة ) وهذه الألفاظ الثلاثـــة ترد في ثنايا أقوالهم .

فيلاحظ في هذا الباب اعتبارات كثيرة منها الحاجة أيحاجة الجاعة الى سلعة أو عمل من الأعمال ومنها الضرورة ، وهيحاجة أيضاً ولكنها قدد تكون عارضة أو موقتة . وربما كانت تفيد شدة الحاجة ؛ ومنها منع الاضرار بالغير ومنع الظلم له .

ثالثها: الحرص على إقامة العدل وبناء هذا العدل على أساس المساواة الحقوقية بين الناس، وهمذه المساواة منبئقة في الاصل عن عقيدة الايمان بأن الناس جميعاً يتساوون في عبوديتهم لله فلا تفاضل بينهم في الاصل وإنما ينشأ التفاضل من اختلاف الجهد والعمل في الميدان الاقتصادي واختلاف الاخسلاق والتقوى والاخلاص في الميدان الاخلافي والديني .

وهكذا يبدو لنا أن فقهاء المسلمين ــ انطلاقـــاً من مبادى، الاسلام الماثلة في نصوصه الاصلية ــ بجثوا المشكلات الانسانية

الاساسية ، وإذا كانت ظروف هذه المشكلات وأشكالها تتغير فانها في صميمها ثابتة غير متغيرة ، فالمسألة التي طرحها ابن تيمية وغيره بمن سبقه من الفقهاء في موضوع (حرية الفرد وتدخل الدولة) هي المسألة التي تطرح دائماً ، ولو تغيير شكل الانتاج ونوعه وكميته وأدواته. وإن ابن تيمية وغيره من الفقهاء عتبروا تغير الاوضاع والاحوال ؛ ولذلك لم يقرروا التدخل المطلق ولا الحرية المطلقة ؛ ولكنهم وضعوا المبادىء والاسس والمقاييس مستنبطين إياها من نصوص الشريعة .

وإنا لنامل أن يجد أبناء أمتنا في هذا الستراث الثمين الذي قدمنا في هذا الكتاب نموذجاً منه، لا أقول مفاخر ومآثر يعتزون بها ويفاخرون ، بل حلولاً يستنيرون بها في معالجة مشكلاتهم ووسيلة يتحردون بها من غزو المذاهب البتراء القائمة على أسس مادية بجردة من القيم الحلقية والحقائق الايانية الكبرى ليقدموا للعالم مذهباً كامللا غنياً يدعونهم الى طريقه العريضة الواسعة الواضحة ، يكون صعيداً للالتقاء بين البشر ، لا وسيلة للصراع وأداة للنفوذ . إن هذه هي الدعوة الوحيدة المحروة للعرب والشعوب الاسلامية جميعاً من التبعية ، بل هي في وأينا المحروة

للانسانية جميعاً من الصراع الحاقد والطمع الظالم وعصبية الجنس والعرق وغيرها من مبادىء العقائد الوثنية مها تبدلت أشكالها خلال العصور .

وفق الله أمتنا الى طريق الهدى والرشاد وأخِرجها من ذل التبعية والاستجداء وأعادها منارة تهدي الامم الى طريق الحق وعزة الايمان بالله ونهج الاسلام القويم .

محد بن عبد القادر المبارك

ربیع الاول ۱۳۸۷ حزیران ۱۹۶۷

\* \* \*

# المراجيع

### من كتب ابن تيمية:

منهاج السنة ومختصره ( المنتقى ) للذهبي المتقاد الصراط المستقيم مخالفة أهل الجعيم السياسة الشرعية في إصلاح الراعي والرعية تقديم محمد المبارك الحسبة في الاسلام « « « « « الأحكام السلطانية للقاضي أبي يعلى الحنبلي « « الماوردي

#### دراسات عن ابن تيمية:

Henri Laoust . Les doctrines sociales et politiques de Takïd - dine B. Taïmiya . Le Caire 1939 .

ابن تيمية للاستاذ محمد ابو زهرة

ترجمة السياسة الشرعية للغة الفرنسية مع مقدمة للاستاذ

هنري لاوست

### كتب في الحسبة:

نهاية الرتبة في طلب الحسبة الشيزري معالم القربة في أحكام الحسبة لابن الاخوة القرشي الحسبة والمحتسب دراسة ونصوص الدكتور نقولا زيادة مجلة المسلمون عدد أيلول ١٩٦٤ وكانون الثاني ١٩٦٥

# الفهرسس

|                                         | ص    |
|-----------------------------------------|------|
| المقدمة                                 | ٣    |
| حياة ابن تيمية                          | 11   |
| الدولة في الاسلام                       | - 19 |
| مصادر الموضوع في مؤلفات ابن تيمية       | 74   |
| الولاية : وجوبها وضرورتها               | 77   |
| مقاصد الولاية وغاية الحكم               | ٣.   |
| أولو الأمر                              | **   |
| الإمامة الكبرى أو رياسة الدولة          | **   |
| تعيين الإمام ، انعقاد بيعته ومصدر سلطته | . 40 |
| الإمام منفذ وليس بمشرع                  | 47   |
|                                         |      |

|                                         | ص    |
|-----------------------------------------|------|
| طاعة الإمام مقيدة وهو غير معصوم         | 44   |
| صفات الإمام وشروط اختياره               | ٤٠   |
| القدرة والتمكن أو السلطة الفعلية        | ٤٣٠  |
| نظرة ابن تيمية في تاريخ الاسلام السياسي |      |
| خلاصة رأي ابن تيمية في تاريخ الاسلام    | į o  |
| الولاية بوجه عام                        | ٥٠   |
| طبيعة الولاية أو الحكم                  | ٥٠   |
| وظائف الدولة                            | ٥٢   |
| الوظيفة المالية                         | ૦ ફ  |
| الوظيفة القضائية ، إقامة العدل          | ٥٦   |
| وظيفة الجهاد                            | . 09 |
| الوظيفة الاقتصادية                      | 7.   |
| إعداد المواطنين                         | 71   |
| الوظيفة الخلقية والدينية                | ٦٢   |
| الح لامة                                | ٦٧   |
|                                         |      |
| - 108 -                                 |      |
|                                         |      |
|                                         |      |

# الحسبة في الاسلام

|                                                       | ص         |
|-------------------------------------------------------|-----------|
| نظام الحسبة                                           | <b>Y1</b> |
| الأصل التاريخي                                        | 77        |
| التأليف في الحسبة                                     | ٧٨        |
| الأبحاث الحديثة                                       | AY        |
| مناهج التأليف في الحسبة                               | ٨٤        |
| غاذج من كتب الحسبة .                                  |           |
| من كتاب نهاية الرتبة في طلب الحسبة للشيوري            |           |
| في النظر في الأسواق والطرقات                          | AY        |
| من كتابممالمالقربة في أحكام الحسبة لابن الاخوة القرشي | 4.        |
| الحسبة لابن تيمية ، منهجه ومزاياه                     | 44        |
| وظائف المحتسب واختصاصاته                              | 1 • •     |
| العقود المحرمة                                        | 1.7       |
| الحرية هي الأصل                                       | 1-1       |
|                                                       |           |

| ص   |                                                   |
|-----|---------------------------------------------------|
| 1.4 | التسعير والاجبارعلى البيع                         |
| ۱۰۸ | حاجة الناس الى السلعة                             |
| 1.4 | الاحتسكار                                         |
| 11. | الحصر                                             |
| 117 | تواطؤ البائعين                                    |
| 111 | حذف الوسطاء                                       |
| 110 | طريقة التسمير                                     |
| 117 | البيع بأنقص من السعر                              |
| 114 | مناقشة ابن تيمية لمسألة التسعير                   |
| ۱۲٦ | حالات انتزاع الملكية                              |
| 179 | الحاجة الى منافع الأشياء المملوكة                 |
| 171 | تعليقنا على كلام ابن تيمية                        |
| 124 | العمـــل                                          |
| 148 | العمل واجب اجتاعي. الاجبار على العمل تحديد الاجور |
|     | • / • • • • • • • • • • • • • • • • • •           |

ض.

151 آثار التدخل في الأسعار
 187 تحديد الأجور
 18۳ النظرة الاجتاعية للعمل
 188 مبدأ العدل

\* \* \*

### ترجمــة المؤلف

### محد بن عبد القادر المبارك:

ولد في دمشق ١٩١٤ ، ونشأ فيها وتعلم في مدارسها الثانوية وأنهى فيها دراسة الحقوق والآداب ١٩٣٤ . كما درس العلوم العربية والاسلامية على والده وعلى شيخ بلاد الشام في عصره العلامة الشيخ محمد بدر الدين الملقب بالمحدث الأكبر . ثم أكمل دراسة الآداب في كلية الآداب في السوربون في جماعة بالريز ١٩٣٥ – ١٩٣٨ .

وعين مدرساً للأدب العربي في الثانويات ودور المعلمين من ١٩٣٩ – ١٩٤٥ ، ثم مفتشاً اختصاصياً وعضواً في لجنة التربية والتعليم ( مديرية البحوث ) حتى ١٩٤٧ .

وتولى تدريس فقه اللغة في كلية الآداب في جامعة دمشق

منذ سنة ١٩٤٨ ، ثم الدراسات القرآنية فيها كذلك . وعين في ١٩٥٤ استاذاً في كلية الشريعة في جامعة دمشق حين تأسيسها . ثم عميداً لها ١٩٥٨ – ١٩٦٣ ، ولا يزال رئيساً لقسم العقائد فيها وفي سنة ١٩٦٠ اختير عضواً في المجمع العلمي العربي واشترك في لجانب التخطيط في كلية الثبريعة بدمشق وكليات الأزهر والجامعة الاسلامية بالمدينة المنورة وكلية الشريعة بمكة المكرمة والجامعة الاسلامية بام درمان في السودان .

له مؤلفات وأمجاث في اللغة والأدب وفي العقيدة والفكر الاسلامي ، وفي الاجتاع والمجتمع العربي .

## للمؤلف

فقه اللغة وخصائص العربية من منهل الأدب الحالد (دراسات قرآنية) فن القصص في كتاب البغلاء للجاحظ نحو إنسانية سعيدة (في العقيدة) الامة العربية في معركة تحقيق الذات الامة والعوامل المكونة لها الدولة ونظام الحسبة عند ابن تيمية